الولسفية

المنطق الصُّوري

منذأ رسطوحتى عصورنا الحاضرة

ابنت بناد الدكتور على سيامي النشار

Ph. D. Cantab استاذ الفلسفة الإسلاسية كلية الإداب — جامعة الاسكندرية

1977



دارالهارف

# المنطق الصُّوري

منذأ دسطوحتي عصودنا المحاكنسرة

ما يعنس الدكتورعلى سياحى العشار Ph D. Canteb. استاذ الناساة الاستلابة بمكية الآداب عاسة الاستندية

الطبعة الرابعة

1177





#### بسسان الرحما ارحسيم

#### مقدمة الطبعة الرابعة

وبعد ؛ فإنى أقدم القارى، العربي الطبعة الرابعة من كتابي المنطق الصورى منذ أرسطو حتى عصورنا الحاضرة . وقد أضفت إلى فصول الكتاب كثيراً من الفقرات ، وتغيرت بعض الفصل · وقد جملت هذه الطبعة قاصرة على مباحث المنطق الصورى .

وإنى الأشكر تلبذى السيد/ عبد الرزاق مكى الاشراف على طبع الحتاب ومراجعة أصوله.

كما أشكر السيد/ سلامه حنا مدير دار الممارف بالاسكندرية لممارته في إخراج هذا الكتاب .

والله ولى الشرفيق ؟

دكتور عل سامى القشار أسناذكرس الملمغة الاسلامية بكلية الآماب

> الأسكندرية في ٢٢ جادي الأولى ١٣٨٦ م سجمير سنة ١٩٦٦

#### مقدمة الطبعة الأولى

لم يحظ النطق الصورى بعناية الباحثين الهمدتين في مصر. وغيرها من البلاد السرية. ولم تظفر المكتبة العربية بكتاب بعرض لاعظم جانب من جوانب الفكر الارسططاليسي ، الجانب الذي بتي خلال العصور بناء متكاملا شاعناً . يتناوله الممكرون من فلاسفة و مناطقة . إما كما هو ، فيمتبرونه الصورة الكاملة الفكر من حيث هو فكر ، وإما بهاجونه ، أعنف هجوم ، ويرونه غناء فكريا لاقيمة له ، وفي كلنا الحالين ، كان هو نقطة البد. وقد انتهى كثير من التراث الفكرى ، والعلى القديم أرسططاليسيا كان أو غير أرسططاليسي و ولم يعسد يضغل الباحثين و الطبيعة القديمة أو العلوم الرياضية والكيائية والفلكية القديمة وغيرها ـ ولكن بتى و منطق أرسطو ، صورة سامية ، بل أسمى صورة الفكر والعلية ، ولكن بتى للنطق الارسططاليسي طرافته ، بل وأحياءا جدته، ومازال بعدته، والكن بتى للنطق الارسططاليسي طرافته ، بل وأحياءا جدته، ومازال بعدته، ولكن بتى للنطق الارسططاليسي طرافته ، بل وأحياءا جدته، ومازال بعددة ، ولكن كانت كابل في طاقه .

بالرغم من كل هـــذا لم نر فى بلادنا من يقدم على الكنابة والتأليف فيه ، ويقدم لنا عرضا لنشأة الافكار المنطقية عند أرسطو ، ثم لتطور هذه الافكار خلال العصور ، وما أسناف اليه المفكرون المختلفون من هناصر وما أسقطوه من مباحث وكيف أخدت مفهومات أرسطو ، معنى آخر ، وكيف أخديت أفكار وضعها هو فى صورة عامة ، بواسطة مفكرين لاحقين .

وإذا حاولتا أن تتكلم عن دراسة المنطق الاسططاليسي في بلادنا لوجدنا أن المفكرين الاسلاميين الاقدمين تناولوه بالبحث المفصل، وتعمقوا في أبحاته وعرضوه في صور مختلفة ، عرفوه خالصا أحيانا ، ومزجوه بعنساصر رواقية أحيانا أخرى، والكتب العربية القدية بين أيدينا فيها عرض تام المراث المنطق اليونان جميعه في صور مختلطة متشابكه ، والكتاب الوحيد الذي نظفر به وهو يحدثنا في أسلوب علمي بمنار عن منطق أرسطو في العالم العربي ، هو كتاب حديث لما لم مصرى ـ الاستاذ الذكور أبراهم بيوى مدكور كنه باللغة الفرنسية LiOagadon d'Aristote dans le monde arabe.

والكتاب علاوة على تفرده بالبحث فى هذه الناحية الهامة من نواحى الفكر الانسانى بعرض للموضوع الذى نحى بصدده عرضا منقنا ، ويرد مسائل المنطق عند الاسلاميين إلى أصولها فى المنطق البونانى أرسططاليسياكان أو رواقيا .ويمين أثر المنطق الارسططاليسي فى الدوائر المكربه العربية غير أن هذا العالم الممتاز سرعان ما تلقفه عالم السياسة وعالم ، الاقتصاد » ولم يعد يشغن بالبحث العلمى المنطق أو العاسنى ، عام يتعل كناه إلى نحرية ولم يضب ن أبح ثه الاولى شيئاً يذكر اللهم إلا رأسته لهيئة تعرم بفتر ، عظوط منطق الدغاء ، لابن سينا وهو على تنكفات به وزارة الزينة والنعام المصرية ، وعهدت به إلى بجموعة من المناذة العاسفة ، يقومون به خير فيام في أماة وصير .

وفي السنوات الآخرة، فام باحث مصرى شاب هو الله كنور عبد الرحمن بدوى أسناذ الفلسفة بجامعة عين شمس بغشر إمضراً جزاء منطق أرسطو، والنعليق عليها وقد عانى جهدا كبراً فى إعـــدادها للنشر ، والتعليق ، وعاونه على عمله معرفته الواسعة بالنراثين اليونانى والحديث .

من هذا كله نرى أن الأبحاث في المنطق الصوري في العالم العربي الآوسي ، كانت قاصرة ، لم تعرض له إلا من نواحي جزئية ، و لم تتناول تاريخه الشامل خلال المصور ، وتطور أفكاره العديدة ، ولم يظهر أى كتاب على الاطلاق لبحث الموضوع عثا وافيا. فرأيت ـ وقد كان لم حظ التخصص العلم. والمنطق، وبعد أن كتبع كتان ومناهم الحث عند مفكري الاسلام ونقد المسلمين للنطق الإرساطالدي أن أعدكناما في والمنعلق الصوري يبحث عن نشأته وتطوره منذ أرسطو حتى الآن ودفعتي إلى هدذا حاجة المكتبة العرابية إلى كتاب مفصل لتناول الموضوع من واحبه المختلفة . كما أحسب محاجة طلبة الجامعيات العربية إلى تصنيف في لغتهم الاصلية يشرح لهم هــــدا الموضوع الموعر شرحا مبسطاً ، وأن منقل البدير آراء الباحثين في منطق أرسطو المنذ أن ظهر هذا المنطق حتى اليوم . و لك هي المحاولة التي أفدمها للقارىء الآن في هذا الكتاب وكامر... منهجي في وضعه ، تاريخيها ، وموضوعنا في الآن عنه ، أعرض الفكره عند أوسطو ، ثم أتناولها عند من الاه من مفكرين ، وأحيانا أكلم أسلومه ، حقى بديش الفاري، في فكر صاحب الفكرة وقد قدمت القيداري، آراء المفكرين المحدثيز حتى الدنوات الاخبرة، ثم أعرض للافكار عرضها ، وضوعيا ، فأوضحها في ذاتها .

ولم أضمن الكتاب من أراقى الحاصة سوى القليل، ولم أنعرض لغيرمباحث المتطق الصورى .

واست أدنى أنى لمن بالرضوع كاللا ولكني حاولت أن أقدم لمقارى.

الجوهر وحسي اليوم أنن أقدمت على الأرض الوعرة لـكى أمهدها وعلى هـذا المجرية الحجيد من جابرة أساتذة المنطق ومناهج البحث فى الجامعات المصرية الثلاث أن يدل بدلوه ويقدم لنا خلاصة أبحائه فى هذه الموضوعات الحنطيرة من منطق وقلسفة طوم ومناهج بحث ، وكلما تفتمي إلى أصل واحد .

وأرجو أن أتلاق كثيراً ما ينقص الكتاب في طبعة تالية . واقه أسأل التوفيق ؟

الإسكندرية في على سامى النصار العاشر من عمرم ١٩٧٥ - ١٩٧٩أغسطس ١٩٥٥

## 

#### أصلكلة منطق :

للنطق تعريفات مختلفة أدت إلى تعسارض شديد حول موضوعاته ، فأدخلت فيه مسائل ، وأخرجت منه أخرى، طبقا لهذا التعريف أو لذاك وسنتخبر نماذج ، وجبة من هذه التعريفات تحدد لنا المواضيع التي ينبغي أن تبحث في علم المنطق ، والمواضيع التي ينبغي أن لا تبحث ، وسنعرض لها لنوضح السباق التاريخي لتطور هذا العلم . بيد أنه من الضرورى أن نقوم بتحليل لفظ ، منطق ، تحليسلا فيلولوجيا ، قبل أن تعرض لتعريفاته وتحليل النظرة دائما سيؤدى إلى معرفة الموضوع ، أو على الاقل إلى تحديد جوهره على وجه الإجمال ،

#### اشتقاق الكلمة الأوربية Logic .

اشتقت كلة ( Logic ) الانجليزية أو ( Logique ) الفرنسية من الكلمة اليونانية ( Logos ) ومعنى (لوجوس)ـالكلمة ـ ثم اخذت معنى اصطلاحيا وهو ما وراء الكلة من عملية عقلية ، ثم أرتباط الكلمة بكلمة أخرى ثم الاستدلال على الاحكام والبرهنة عليها وارتباطها إرتباطا عقليا بعضها بمض وبالجلة أخذت كلة ( Logike ) اليونانية التي لا تجدها عند المعلم الاول أرسطوطاليس، معنى غاصا ، محيث شملت الدراسات المتهجية العقلية التي وضعها ، وأطاق عليها هذا اللهظ . وأول من أشار إلى أن الكلمة وضعها الشراح المشاؤون من أتباع أرسطو هو ( Poice ) فنجد اللفظ عند أند ونيكوس الروديسي ، ثم عند الاسكندر الافروديسي وجالينوس ، وكتاب اليونان المتأخرين على العموم ، فانتشرت في كتاباتهم كلة المنطق ، والعلم المنطق ، وفي المنطق ، والعن المنطق . تستنج من هذا أن أرسططاليس واضع علم المنطق في صورته الكاملة ، لم يعرف الكلمة ولم ترد في كتاباته ، وإنما أطاق علم المسلم التحليل (١) .

ثم أخذت كلة Logike تدخل في لفظ كل علم من العلوم، باعتبار أن المنطق علم كل العلوم، وباعتبار أن المنطق علم كل العلوم، وبادتك لم عاول أصحاب العلوم ومكونوها التخلص من سلطانه، لا في وضع علومهم، ولا في مناهجهم، فوسمت أسماء المادة التي يبحث فيها كل علم باسم المنطق، فاعتبرت كل مادة منطقا ينطبق على دائرة من دوائر الفكر فشللا بيولوجي (Biology) هو المنطق الذي يبحث في ظاهرة الحياساة، ومسيولوجي (Sociology) هو المنطق الذي يبحث في وظائف أعضاء الإنسان ... ألح .

Hamelin : le système d'Aristote p. 91 et Tricot : Traité (1) de Logique, P.P., 28—29,

#### اشتقاق الكلمة العربية . منطق :

أما الكلة العربية ( منطق ) فقد عرفت حين ترجم المنطق اليونانى الى اللغة العربية . ولم تكن الكلمة تتضمن أول الاسر ممنى النفكير أو الإسندلال ، بل كانت تدل على معنى الكلام ، وبتى هذا المدنى حتى بعد أن اصطلح على تسمية علم الفكر بالمنطق ، فنجد إبن السكيت يكتب كتابه إصلاح المنطق ، معنى إصلاح الملفظ أو إصلاح المنطة أو بمعنى أدى يخوض الكتاب في أبحاث لغوبة ولفظية ، وعلى أية حال ترجم الإسلاميون كلة ( Logike ) اليونانية بالمنطق واتخذوا والسبب في هذا هو حملات اللغوبين والنحاة على الكلة واستخدامها لهذا السلم والسبب في هذا هو حملات اللغوبين والنحاة على الكلة واستخدامها لهذا السلم المعقل ، بينها هي تدل في نظره على الناحية اللغوبية . كما أن الفقها، والمشكلين هاجموا العلم نفسه باغتباره علما من علوم الأوائل . ولينفادي المناطقة هجات المغوبين والنحاة ، أضافوا إلى المنطق كله العلم الآلي أو الفائون ، ولينفادوا هجوم الفقهاء ، دعوا المنطق بميار العلم وبالمحك وبالميزان وبالمفعل (١) . غير أن الاصطلاح ثبت نهائيا من نهاجيتين : ناجية خارجية ، وناحية داخلية .

١ - الناحية الحارجية : هي أن كلية المنطق والنطق بدأت تبتعد في جوهر معناها عن كلية الكلام ، وبحاصة حين أخذ الكلام بتخذ معنى اصطلاحيا آخر هو البحث في المقائد .

٢ ـ الناحية الداخلية : إنتشر تمييز المناطقة السبكولوجي بين قوتين :

 <sup>(</sup>۱) على سامى النشار : ماهج البت عند مفكرى الاسلام س ١٣ ـ ١٤١٠ ١٤١٠ وأنظر أيضا ابن طلوس : اللمخل الى النطق س ٨ ـ ٤ ٤ .

إحداهما القوة الناطقة الظاهرة التي تذج إشارات وحركات ، تبدو في أصوات ، ولا تدل على الفكر ولا تدل على قوة فكرية منظمة ، وبين القوة الباطنية الناطقة التي تدل على الفكر وتضع قواعد الاستدلال . وهذه القوة الثانية هي المنطق بمناه الدقيق . وقد يتشارك الانسان والحيوان وغيره في بعض مظاهر القوة الأولى . أما الثانية فهي خاصة بالإنسان ، ولذا كان الإنسان مدوفا من بين الحيوانات ، بأنه المفكر أو الناطق . وقد انتشر التعريف \_ الإنسان حيوان ناطق \_ في الكتب العربية حق في كتب الفقياء . ولكن بالرغم من استقرار اسم المنطق في الكتب العربية عامة ، إلا أنه هوجم حتى عصر متأخر ، بحيث نجد جلال الدين السيوطي يباحم الاسم في كتابه الذي يعجر بحرد عنوانه على هذا المهجوم وهو وكتاب صون المنطق والكلام عن في المنطق والكلام ، (١) .

لكن يمكننا أن نقول: إن بحوعـــة الإبجاث المنهجية العقلية التي وضعها أرسطو، قد تعورف على تسميتها في العالم العربي باسم المنطق حتى محمورتا الحـــديّة .

#### تعريهات المنطق

#### 1 تعریف أرسطو :

يعرف أرسطو المنطق بأنه : آلة العلم، وموضوعه الحقيق هو العـلم

 <sup>(</sup>۱) السيوش: سون ألند على والكلامة في المعنى والمكلام (نصرة على سامي اللغار)
 ١٠ - ٥٠

نفسه ، أو هو صورة العلم . وهذا هو التصور القديم للنطق (١) وقد أثمر تعريف أرسطو للنطق فى العصور الوسطى إسلامية ومسيحية. فردد الإسلاميون التعريف كما هو، وكذلك فعل المسيحيون.

#### ۲ ـ تعریف ابن سینا :

فترى شارح أرسطو العظيم ابن سينا يقول ، المنطق هو الصناعة النظرية الى تعرفنا من أى الصور والمواد يمكون الحد الصحيح الذي يسمى بالحقيقة حداً ، والقياس الصحيح الذي يسمى برهانا (٢)م. وهذا التعريف أرسططاليس بحت ، يتضدن تفسيرات المملم الأول للنطق كما يتضدن تفسيماته له . وتفسير تعريف أننا إذا وصلنا إلى التعريف النام بواسطة الحد ، وصلنا إلى أول درجات العلم ، وإذا وصلنا إلى القياس العرهاني ، وصلنا إلى غاية السلم نفسه .

#### ٣ ـ تعريف الفرالي :

أما الغزالي فيحدد المنطق ﴿ بأنه القانون الذي يميز صحيح الحمد و الفياس عن غيره ، فيتميز العلم البقيلي عما ليس يقيفيا وكانه الميزان أو المعيار اللعلوم كلم (٢) و ولاحظ على هذا التعريف أنه يستخدم كلمة قانون والمقصود بالمقانون الآلة الصناعية النظرية ثم بدأ يصف المنطق بصفته المعيارية ، أي أنه يضع معانى الصواب والخنا ، فيميز صحيح الحد والقياس عن فاسدهما ثم إن هذا التعريف

Aristote, Métaph. Edition de Tricot. E. I. 1025 X B. 25 (۱) Les Derniers analytiques, p. 2

<sup>(</sup>٢) ابن سينا: س ٢ .

<sup>(</sup>٣) النزال : مقاصد الفلاسفة . ص ٣

بعد لا يختلف كثيراً عن تعريف ابن سينا فى أن المنطق يبحث فى صورة الفكر ، والتعريف فى جدة المنطق على والتعريف فى جلته أرسططاليمى . وقد سيطر تعريف الغزالى هـذا للمنطق على تعريفه له فى كتبه الاخرى ، بحيث نراه واضحا فى معيار العـلم ومقدمة المستصفى وعمل النظر ، إذا أنه عالج المنطق فى هذه الكتب فى ضوء هذا التعريف على أنه قانون وآلة يتمنز بها صواب الفكر عن خطأه .

#### ع ـ تعریف الساوی :

أقى الساوى صاحب البصائر النصيرية ، فحدد المنطق بأنه ، قانون صناعى عاصم للذهن عن الزلل ، ممن لصواب الرأى عن الخطاف المقائد بحيث تتوافق المقائد المقول السليمة على صحته ، إنما أحتيج إلى تمييز الصواب عن الخطأ فى المقائد للتوصل بها إلى السعادة الابدية ، لأن سعادة الإنسان من حيث هو إنسان عاقل فى أن يالم الخير والحق ، أما الحق فلاناته ، وأما الحير فللممل به (١)،

تعديد الساوى للنطق بأنه قانون صناعي يدل دلالة واضحة على الانجاه العملى للنطق عنده فن لا علم ؟ . لن نبحث الآن في هذه المسالة ، بل سنبحثها فيا بعد . إنما نلاحظ على ما ذكره الساوى مسألة توافق العقول السليمة . هل حقا تتوافق العقول السليمة أم لا تتوافق ؟ إن هذه المشكلة أخلت صوراً متعددة من الخلاف ، بعضها منطق ، وبعضها مينافزيق.

أما من الناحية المتطفية فلم تعد الكثير من الفرانين المنطقية التي سلم جما العقل منذ الفدم صحتها ويقينها ، يل إن قوانين الفكر الاساسية ، وهي مبادى.

<sup>(</sup>١) الداوى ، البصائر الصيرية : س ١

بديبية ، وضعت موضع النقد ، وتارلها المناطقة الرياضيون المحمدثون من وجهة نظر مخالفة للنطق القدم ، وشك فيهما المسلمون من قبل وخرجوا في كثير من أمجائهم عليها ، والقياس وصورته اليقينية : الريمان ـ هوجم في العصور الوسطى من المسلمين ، كما هاجمه المحدثون من المناطقة الأوربيين .

أما من الناحيـــة الميتافيزيقية ، فقد إختلف العداء المعاصرون في فرنسا في مسالة إنفاق العقول وتطورها . هل تنفق حقا أو لا تنفق ؟ وهل تنجه في تطورها عمو المبان ؟ نحو الوحدة أو نحو التعدد ؟

والملاحظة الثانية على ما يذكره الساوى: هو أنه يعتبر المنطق عاصها للذهن من الحطاً فى العقائد ، والعقائد هنا ، ما يعتقده الإنسان من أفكار على العموم ، ولا يقصد بها المعنى الأصطلاحي لكامة العقب أند . والتعريف فى جوهره أرسطوطاليسى ، وإن شابته شائبة رواقية .

#### عریف سلم بحر العلوم:

يتابع صاحب و سلم بحر الدنوم ، السادى في تعريفه فيقول و لابد من قانون عاصم الفكر من الخطبا وهو المنطق ، وهذا القانون قانون كلى لان الخطبا في الافكار الجزئية لا يحوج إلى عاصم ، إنما ما يحتاج إلى عاصم هي المسائل الكلية ، فعيند ثبت الاحتياج إلى الاعم من المنطى (1) ، وهذا تعريف أرسططاليسي أيضا ، إذ أن العلم التحليلي عند أرسطو \_ أي المنطق \_ هو علم كلى .

<sup>(</sup>١) عب الدين هـ التكور . سلم عر العلوم . القدمة .

#### عريف القديس توما الاكوين :

أما تعريفات المسيحين في العصور الوسطى . فأوضع تعريف لها (بما نجده عند القديس توما الاكوين ، وهو يعرف المنطق ، بأنه الفن الذي يقودنا بنظام وبسهولة بدون خطأ في عليات العقل الإستدلالية (١) » والتعريف أرسططاليسي بحت . وقد ساد هذا التعريف كتب المناطقة المسيحين عامة في العصور الوسطى ، بحيث لانجد اختلافا بينا بينهم في تعريف المنطق .

#### ٧ ـ تعريف مناطقة نورت رويال للمنطق :

فإذا وصلنا إلى المحدثين ، نجد أول تعريف للنطق لدى مناطقة بورت رويال ( Port Royal ) فيعرفه مناطقة بورت رويال ﴿ بأنه هو النسب الذي يقود الفكر أحسن قيادة في معرفة الاشياء ، سواء أن يتعلمها هو بنفسه ، أو أن يعلمها للآخرين ﴾ . فالمطق عندهم فن اكتشاف ، وفن برهنة في الوقت نفسه ،

#### ۸ ـ تعریف وولف .

فإذا انتقانا إلى المحدثين من المناطقة الاوربيين وجدنا صورا متعددة لهذه التعريفات، فيعرف وولف المنطق بانه ودراسة القواعد العامة للاستدلال الصحيح (۲)، والإستدلال هنا يعنى استناج حكم من حكم أو من أحكام أخرى على افتراض صحة هذا الحكم أو هذه الاحكام وكل معارفنا واعتقاداتنا وتكون من أحكام . غير أنه ينغى أن نحز بين نوعين منهما :

Comm: in Anal. post, I, Lest I. (1)

Wolf: Studies in Logic, p. 1-3 (r)

أحكام تستنج من أحكام أخرى، وأحكام لا تستنج. أما الاحكام التي تستنج فتتوصل البها بترتيب معلوم على هيئة غاصة ، فتكون قياسا أو استقراء أو تمثيلا. والاحكام التي تستنج من أحكام أخرى تسمى أحكاما مباشرة أو ذوقية وليس من السهولة التميز بين هذين النوعين من الاحكام البدية والإستدلالية وقد أعتبرت بعض الاحكام بديمية مدة طويلة من الزمن. والحكن تبين بمدتقدم العلوم والخبيز النقدى الدقيق و أنها احكام إستدلالية وليست بديهية ، و من هنا يمكنا أن نستنج أن المنطق لا يمنية نظرية المدينة في شميلها لكل أنواع القضايا ، إنما يحت فقط في الانواع الإستدلالية ، ولا يحت في مسائل الذرق ولا الحدس ولا مسائل الاعتقادات .

يقول وولف أيضا في تعريفه ( للاستدلال الصحيح ): صحيح هنا تقابل في الانجليزية كلة (Valid) وينبغى التمييز بينها وبين كلة (Trus) أي صدق أو حق. فن المكن أن يكون الإستدلال صحيحا ، ولا يكون في الوقت نف صادقا . فالإستدلال يكون صحيحا ، إذا ما حققناه بواسطة المقدمات التي توصلنا بها الله . أي أنه يكون صحيحا ، إذا ما حققناه بواسطة المقدمات التي توصلنا بها ويكون صادقا إذا ما انفق الإستدلال مع الحقائق الحارجية ، او إذا لم يكن أعمار من بين الإستدلال وبين ما تتضنه حقائقه في الحارجية ، و إذا لم يكن أشكال من الحجج والإستدلال وبين ما تتضنه حقائقه في الحارج ، وعلى هذا هناك أشكال من الحجج والإستدلالات تكون صحيحة أحيانا ، ولكنها غير صادقة ، وتكون صادقة أحيانا ، ولكنها غير صادقة ، فن النوع الأول قياس الحلف، وهو محاولة إثبات الذي باثبات بطلان نقيضة ، فنحن نستتج من قياس الحلف، نائج تبدو شروطها الإستدلالية صحيحة ولكنها غير صادقة ، ومن النوع الثاني الأقيسة الذي شروط القياس .

والمنطق يقتصر فقط على دراسة قواعد الإستدلال الصحيحة ، ولكن ليس معنى هذا أن المنطق لا ينظر إلى مسألة الصدق والكذب

إن المنطق مختص بتصوير الشروط الصادقة للاستدلالات الصحيحة ، أى أب المنطق لا ينظر إلا إلى ناحية صدق قواعده هو ، أى انه محدد نفسه فى عدد معين من المسائل ودراسة شروط الإستدلالات الصحيحة تضمن دراسة الملاقات بين الإستدلالات والمقدمات الى تستنج منها هذه الإستدلالات ؛ أما دراسة صدق مادة المقدمات فى كل أنواع الإستدلالات فن الواضح أنه على مستحيل ومخالف لمكرة تقسم الممل الى يدين العلم كما تدين الصناعة بتقدمها الها .

وعلى كل باحث أن يتحقق في نطاق عمله من صدق المقدمات التي سيطبق عليها قواعد الإستدلال ، ولكن من اللازم في دراسة الإستدلال في ذاته ، ان نفصل مشكلة الصدق لندرس الصور المعينة للإستدلال ، والملاقات الشكلية التي توجد بين الإستدلالات والمقدمات ، واذا امكن القول بأن نشائج الإستدلالات تتحقق بواسطة المقدمات ، وهذا يقضمن التجريد من صدق المهتدمات . فكل علم اذن يقوم بتجريد موضوعه من الاشياء التي تحوم حوله ، ويركز جهوده في الموضوع ذاته لكي يسهل مسائله تسهيلا كافيا ، يمكن علاجها علجا معقولا .

ومع ذلك فتجريد الموضوع بما يعلق به من موضوعات ليست منه ، ليس معناه رفض هذه الاشياء الاخرى التي قام العلم بتجريد موضوعه منها . ولكز. معناه انه لا يستطيع أن يعالج في آن واحد علوما مختلفة وأجزاه من المعرفة يمكن أن تعالج علاجا أدق عند غيره ، هذا هو ملخص تفسيرى لتعريف وواف . أما النعريف في ذاته فهو أيضا أرسططاليسي بحت.

#### ه ـ تعریف جفونز:

وصورة أخرى للتعريف عد جفور ( Jevons ) فهو يعرف المنطق بأنه علم قوابين الفكر أوعا من المطراد الذي يوجد والذي ينبغي أن يوجد في تفكير الإندان واستدلالاته عيث تعصمه من الحنطأ ومن التناقض والأغاليط وقوانين النكر هذه قوانين طبيعية ، بل هي قوانين عامة ليس في قدرتها تغييرها أو تحويلها ، وهذا بمكس القوانينالصناعية التي يكشفها الناس ، والتي في قدرتهم تغييرها . ولكن القول بأن المنطق ببحث في قوانين كفوانين الفكر عامة ، تختع لها كل الكائنات ، مجمله الموجود ، أو كما يدعوه الهجليون علم الفكرة الخروي من حيث هو متطابق مع الوجود ، أو كما يدعوه الهجليون علم الفكرة الخروة ، وعلى هذا يختلط بأبحاث الميتافيزيقا أو يمعني أدق سيكون المنطق أيضا علم الوجود الصورد .

وعا لا شك فيه أن النطق يستند على المينافريقا من ناحية ، ويقصل بمحث المعرفة من ناحية أخرى ، ولكن إعتبار المنطق علم الوجود الصحيح علم الفكر الوجودى مفهوما أعم ، إنه سبكون علم الفكر المدرك ادراكا صحيحا وعلم الفكر الوجودى بمنى تطابق الفكر مع الوجود واعتبارهما شيئا واحدا . والندق بالمعنى الاول يشمل مباحث عقلية للتوصل إلى الإستدلال الصحيح ، بدوري أن يخوض في مباحث منافريقية مع إستناده أحيانا عليها ، والنطق بالمعنى الشافي منطق وجود ، وتتضمر مباحثه أجزاء

Jevons: Lessons of Logic الفصل الأول (1)

من مباحث ميتافيزيقية كبحث قوانين الفكر الضرورية . إن المنطق بالممنين السالفين الذكر هو ما قصده أرسطو . فالمنطق عند أرسطو عقلي ووجودى فى الآن عينه ، ومحاولات النخلص من جانبه المينافيزيق ، إنما نشأت أول الاس فى المصور الوسطى :المسجون من ناحية ، لم يقبلوا الجانب المينافيزيق من منطق أرسطو ، ولذاك وقفت أبحاث الكبرين منهم فى المنطق عند آخر التحليلات الاولى ، أما ما بعد ذلك فاعتبروه بحنا فى الحق المطاق ، لا يقصل بالمنطق من سيت هو علم استدلال وبرهنة ، والمسلمون لم يقبلوا هذا الجانب المينافيزيق . بل ولذلك لم يقبلوه إن فى تفصيلاته ، وإن فى جزئياته ، ثم نجد مهاجمة مينافيزيقية ولذلك لم يقبلوه إن فى تفصيلاته ، وإن فى جزئياته ، ثم نجد مهاجمة مينافيزيقية الملطق كا سنرى بعد ، تسود كثيرا من المدارس الحديثة ، بيد أن التعريف بمحمون فى قوانين الفكر . المنطق الصدورى الانجليزية ، ولذلك نراهم يعجمون فى قوانين الفكر .

#### ١٠ ـ تعريف کينز :

ونجد طراز آخر التعريف المنطق عند كينز Keynes الذي يحدد المنطق (بأنه العلم الذي يحدد المنطق المناه الفكر الصحيح، وموضوعه هو بحث عيزات الحجيم لا كطواهر نفسية ولكن كتمبير عن معارفنا ويحث على الحصوص في تحقيق الشروط التي فستطيع بواسطتها الإنتقال من أحكام معينة إلى أحكام أخرى تنتج عن تلك الاحكام الاولى "") والمنطق على هذا له عمل مثالى يختص اختصاصا أساسيا بما ينبغي أن تفكر

Keynes: Formal Logic p. 1 (1)

فيه ، ولا يبحث فيا يمكون عليه تفكيرنا إلا عن طريق غير مباشر وكوسيلة فحسب ، ومن ثمة ينبغى أن يوصف بأنه علم معيارى أو منظم ، وهو يشترك مع علم الاخلاق وعلم الجال فى هذه الناحية ويرى كينز أن هذه الفروع الثلاثة من المعرفة ينبغى تمييزها عن العالم الوضعية من ناحية والفنون العملية من ناحية أخرى ، فالمنطق ببحث فى تحقيق القواعد العامة للفكر الصحيح ، والاخلاق يبحث فى القواعد العامة للسلوك الصحيح . والجال ببحث فى القواعد العامة للذوق الصحيح . وتعريف كينز أيضا أرسططاليسى حت .

#### ۱۱ ـ تعریف رابییه :

وثمة تعريف لمنطق فرنسى هو الاستاذ رابيبه Rabier. يحدد رابيبه للمتطق بأنه علم العمليات التي بواسطتها بتكون العلم. وله تعريف آخر يميز فيه بين المنطق الصورى وعلم مناهج البحث و المنطق هو انفاق شروط العقل مع ذاته وانفاق العقل مع الاشياء، والعمليتان مرتبطنان تنكونان الشروط الضرورية والكافية للتوصل الى الحقيقة . .

الشطر الأول من التعريف: هو المنطق بالمنى المتعارف لكلمة المنطق انمكاس المقل على ذاته الإستخراج حقائق بسير بمقتضاها فى إستدلالاته (١٠٠٠ . أما إتفاق المقل مع الانتياء ، فهو تعبير حديث لعلم مناهج البحث .

. . .

ومن هنا نرى أن التعـريف الارسطفاليسي للمنطق ساد حتى الآن .

Rabier Logique p 2 (1)

وأن حملة ما حدث من تغيرات في هذا العلم فيضوء تحديدنا لانواع التعاريف التي ذكر ناها هو في نطاق المنطق الارسططاليسي ، اخرجت منه مباحث واضيفت آراء . ولكنها آراء جزئية لم تغير من حقيقيه كما تركه واضعه الاول . ان النغيير الوحيد الذي حدث ، والذي له قيمته في تاريخ المنطق الصورى : هسو اكتشاف المنطق الرياضي . هذه هي الإضافة الجديدة ، أو بمعني أدق الاتجاه الجديد الذي ظهر بجانب المنطق الصورى والذي حاول تعميقه ، ولم ينجح هذا الابجاء .

### **المغي***ث لالش***انی** المنطق وأقسامه

#### المسكلة:

من أهم المسائل التي تثار حول المنطق هي مسألة طبيعية المنطق، هل هو علم صورى؟ أو علم مادى، يختص بصورة الافكار من حيث هي أو بالاشياء في ذائها ومضمونها المادى؟ يقول الاستاذ جونسون: إن عمل المنطق في أوسع ممانيه هو أن يحلل وينقد الفكر. وهذا التحليل إما أربي يشمل الفكر نفسه وإما أن يشمل صوره ومبادئه ، إما أرب بقيمه نحب مضمون الفكر نفسه ، وإما إلى القسواعد التي يسير عليها المنطق في بحث هسانا المضمون في الاستدلال.

وعلى هذا الأساس معز بين نوعين من المنطق: المنطق الصورى الذي يبحث في صور النمكر فقط بدين إهتام بالموضوعات التي نفكر فيها ، وبين المنطق المادى الذي يمكون جزءا من مبعث المعرفة ، ويعتبر الناحية الموضوعية الفكر كثيء أساسى . فوضوع المنطق الصورى اذن هو أن يضع القواعد التي تجمل الفكر منفقا مع ذاته ، أى القواعد الى تجمل الفكر لا يتناقض مع القواعد التي وضعها بذاته ، أما يبحث فقط في أى الشروط أو القواعد التي تحتاج اليها، لمكى تستطيعان نصل من مقدمات إلى تناشج صحيحة بواسطة المقدمات نفسها ، أو بمعني أدق أن نصل إلى ما يمكن استشاجه من المقدمات بواسطة قواعد منطقية معينة ، وبواسطتها فقط . أما أن نعرف كيف تحدث العملية المقلية في شعور الإنسان ، فهذا على خاص بعلم النفس ، ولا يختص بالمنطق اطلاقا ، ومن ناحية أخسرى إن

على المنطق الصورى هوأن يقدم لنا القواعد التى تحتاج إليها لكى يكون الاستدلال صحيحا من الناحية المنطقية . أما موضوع المنطق المادى ، فيو أن يضع القواعد التى تجعل الفكر متطابقا مع الاشياء ، أى أن تعبر فى الذهن على ما هى عليه فى الحارج . فذا فلنا مثلا : إذا كانت الشمس غير طالعة ، أمطرت السياء ، ونظر نا إلى القضية من الناحية الصورية لم نبحث فيها إلا من ناحية ترتب النال على المقدم وصحة الارتباط . أما إذا كان المقصود بحث القضية من الناحية الموضوعية ، فهذا شيء آخر ، يستلزم منا البحث في مادة القضية نفسها . هل تنطبق على الواقع وتصدق ، أم لا تنطبق ولا تصدق ، هل هى تعبير عن شى . خارجى أم هى مجرد افتراض صورى ؟

إختاف الناطقة إختلافا بينا في هذه المسألة ، فالبعض منهم يرى أن المنطق مورى بحت ، وأنه لا يحث إلا في قوانين عامة ، تنطبق على تفكير انحرد في كل زمان ومكان • أما المنطق المادى عند مؤلاء ، فلا يصح أن يكون منطقا ، إنما من الاولى أن يربط بما يسمى فلسفة العلوم ، إذ أن عمل المنطق هو البحث في فيصور الإستدلال الفكرية من حيث هي.

ل يوافق المناطقة التجريبيون على هذا ، بل اعتبروا النظر إلى المادة والفكر شيئا واحداً يكون المنطق ، ولا يمكن قط أن نفصل الفكر عن المادة بل لابد أن يكون الفكر فكرا عينيا ماديا . والمنطق على أساس النظرية الأولى يحصر في نظرية الإستدلال القياسية وبعض لواحقها ، وعلى أساس الثانية يصمل الفكر الإستدلال الإستقرائي وغيره من صور الإستدلال الحديثة .

#### ٧ رأى أرسطو في صورية المنطق وماديته :

ولتوضيع الممألة توضيحا أدق : ينبغي أن تلتمس حلما أولا عند واضع

المنطق . من المؤكد أن المنطق عند أرسطو لم يكن شكليا بحتا ، فدمن تستطيع أن نجد عنده نوعين من أنواع المنطق: المنطق الصغير Logica Minor أو Logica docens وهو دراسة قوانين الفكر مجردة من كل مضمون. وهذا ما تعارف عليه الآن بالمنطق الصورى الضيق. ويبحثه أرسطو حين يتكلم عن القباس في التحليلات الأولى والمنطق الكبير Logica Majer أو Logica Utens وهو ينطبق على مناهج البحث ، وهو دراسة عمليات العقل منطبقة على هذا العلم أو ذاك ، وقد بحثه أيضا أرسطو في كتابه ( التحليلات الثانية ) . وهو يتكلم عن القياس مطبقا على البرهان(١) من هنا نرى أن المنطق عند أرسطه لم يكن صورما محنا ، حقا إن الجزء الاكبر منه تغلب فيه الناحية الشكلية ، غير أنه لم سمل بتاتا الناحية المادية ، بل إن التحليلات الأولى الني تعتبر محثا شكليا محتا ، فيها جانب مادى وهناك رأى شائع بين مؤرخي الفلسفة يؤكد أن أرسطو وصل إلى كثير من قواعد القباس وإلى المقولات نفسها بواسطة تحليل مادى . وقد انتقلت هذه الفكرة إلى المدرسة الاسلامة ، فان سنا برى أنه إذا كان المنطق عدنا بقواعد تعصمنا من الخاطأ ، فهو صوري ومادي في الوقت عنه . فإذا كان هذا العلم عنده يتجه نحو صورة الفسكر . وإنه نتجه في الوقت عينه نحو مادته . وأنه إذا كان ارسطو شكلنا في التحليلات الأولى، بإنه مادي في محته عن البرهان وبل ومحاول أن بطق هذه القوانين الشكلة في كثير من كتبه الآخرى التراهير هاالاسلاميون جزءًا من المنطق كالجدل والأغاليط والخطابة والشعر ، فهو لا يبحث في هذه الكت في صورة الفكر فقط ، بل يبعث أيضا في مادته .

اما السبب الذي جمل أرسطو يعتبر المنطق صوريا وماديا في الآن عينه

Tricot: P., 17. (1)

أنما يتضع بمعرفة مصادر هذا المنطق عند أرسطو أو بمعرف تطور الدراسات المنطقية المقلية قبسله (۱) . ومن الثابت أن المنطق تطور عنده عن صور من الرياضة لليونانية \_ نشأتها عند الفيناغوريين ، وتطورها عند أفلاطون ـ ثم أثرها بعد ذلك في أرسطو \_ ب الجدل الإيل . نشأته عند بار منيدس \_ وتفريعه عند زينون في حججه المشهورة ج \_ الجسدل عند السوفسطائيين د \_ الجسدل السوفسطائي وأثره في قبام فلسفة التصور عند سقراط ه \_ الفلسفة التصورية عند سقراط و \_ الجدل الإفلاطوني.

وهنا يأتى أرسطو \_ فيرى أن النصور عند أستاذيه هو النوصل إلى ( الحقيقة الكاملة ) إلى ( الماهية ) فقبل الفكرة قبولا تاما . وقد راعه ما فيها من نظام وصلات والعلم عنده هو العلم الكلى . والتصور يصل إلى ماهية الكلى بما هو كلى . والنظرة هنا صورية بحتة ولكن الجزئ هو الموجود فعلا . وتعن نصل إلى الكليات بما هو موجود فعلا . ولذلك يرفض أرسطو القسير الما صدق الافلاطون وترتيبه الإجناس ترتيبا تصاعدها . الفكرة أو التصورة بنبغى أن نفسر من ناحبة المفهرم . وهذا ما ينبغى على العلم أن يحته \_ الماهية \_ ولكن ليست هي الماهية الافلاطونية \_ المثال \_ بل يجموعة الصفات الضرورية لكائن من السكائنات أو لموجود من الموجودات . فكلية فكرة من الافكار . ليست إلا تتيجة أو برهاما على ضرورتها . فالتقسيم الافلاطوني \_ وهو أوج الجدل الافلاطوني ليس إلا مرحلة في التعريف نفسه للشيء عند أرحاو ، وليس نهاية . لقد أحفظت المثالية المنطقية الافلاطونية بمكانها في منطق أرسطو ، ولكن لم ينعدم فيه إطلاقا الجانب المادى \_ والتحليلات بمكانها في منطق أرسطو ، ولكن لم ينعدم فيه إطلاقا الجانب المادى \_ والتحليلات

lbid: p. p. 20-26 (1)

أما شراح أرسطو أو المشاؤء ن المباشرون من تلامذته ـ فقد قبلوا فكرته عن صورية المنطق وماديته ـ ثم أخــــــذ المتأخرون منهم يغلون غلوا شديدا فى الناحية الشكلية البحتة لمنطق الاستاذ .

#### ٣ ـ آراء المدرسيين

إنتقل المنطق الارسططاليسي إلى المدرسيين بواسطة Boice وقد قام بترجمته إلى اللاتينية ، وعلق جورب اسكوت أوريحن في القرن الناسع على المقولات والسبارة , أما الاجزاء الاخرى من الاررجانون فقيد أهملت حتى قرن النالك عشر ، وفي هذا القرن ، ترجمت كتب أرسطو المنطقية إلى اللاتينية عن النص اليوناني بواسطة واسطة Cuillaume de Moerbeke وبمساونة البرت المكبير والقديس توما الاكويني . عرف المدرسيون إذن المنطق الارسططاليسي معرفة كاملة (1) . واحكن فكرة أرسطو عن المنطق لم تؤخذ عندهم أخذا كاملا فقد اعتروا المنطق صوريا بحنا ، على المجارزاً منبئقا عن ذاته ، منفصلا تمام الانفصال، عن الواقع وبجودا منه ، وغارقا في مبكانيكية بحثه ومنتهيا إلى استدلال وبرهنة جوفاء أما ( النصور ) فقد ثمر عن مضونه الحقيق ، وتمثلت فيه أكثر ، النظرة الافلاطولية تنصور مستندة على الماصدق . وأكبر عمل للمنطقية المدرسية هو رامون ليل ( Raymond Lull )

ويذهب تريكو (Tricot) إلى أن "مصور الوسطى كانت العهد الذهبي للنطق الارسطةاليسي الشكلي بكل معاني الشكلية (٢٠) . وقد عمقت من ناحية هذا

Ibid: 34 (1)

Ibid 34 (v)

المنطق بما وضعته من صور تذهب إلى النهاية في الصورية . واعنى بالشكل الرابع المنباس أكبراعتناه على أن فكرة اقامة النصور على الماصدق كا قانا قدسادت أكبر سيادة . والمنطق الارسططاليسي يأخذ - في نهاية الامر - بالمفهوم . ولكن من ناحية أخرى إن منطق المدرسيين الشكلي انحصر في دراسة التصنيفات ، وفي عاولة ترتيب الكائنات ، فلم يدرس المدرسيون بإفاضة سوى شجرة فورفوربوس والاستداط المباشر أي عكوس النضايا ونقوضها والقياس الارسططاليي الذي ينتقل ما عام الى ماهو أقل عومية أو الى خاص ، وأهمل أسلوب النكير الآخر وهو الإنتقال من الحاص إلى العام، كما أن حصر تفكير المدرسيين في رابطة النضمن قد حال بينهم وبين التوصل الى منطق العلاقات .

غير أننا لا ينبغى أن تتهم رجال القرن الثالث عشر من المناطقة المدرسيين بعدم فهم الفكر الارسططاليسى المنطق وشمول المنطق للصورة والمادة معا . إنه مما لا شك فيه أنهم عرفوا ( المنطق الصغير ) ـ و ( المنطق الكبير ) ومهدوا السبيل ( لكانت ) و ( لبنتز ) و ( هاملتون ) .

#### إراء المدرسة الإسلامية

أما المدرسة الإسلامية فقد تعاقب عليها فبكرة أن المنطق صورى فحسب ــ وأن المنطق صورى ومادى معا :

ترجم المتعلق ـ أول الأمر ـ بواسطة السوريان بشكل معين ، أى ترجم حتى نهاية الفصل السابع من التحليلات الأولى . أى نقل منه الجانب الصورى فحب (١). ولكن الإسلاميون مالبئوا أن ترجموا الأورجانون جميعه ، وعرف الإسلاميون أن المتعلق الإرسطاليسي صوري ومادي معا .

<sup>(</sup>١) عل إساس الشاد : مناهج س ٦

ونحن نرى أن سينا يفهم طبيعة المنطق الارسططاليسي أحسن فهم ، فيرى أنه إذا كان المنطق يمدنا بقواعد تعصمنا عن الحنطأ، فهو ليس صوريا على الإطلاق. إنه يتجه في الوقت عينه نحو مادة الفكر ، وأدرك أبن سيننا أيضا أن أرسطو كان ماديافي التحليلات الثانية يطبق، المنطق الصورى على مادة الفكر، وأنه يبحث في المرهان والجمدل والانفاليط والحطابة والشعر في المادة .

غير أن المتأخرين من المناطقة الإسلاميين اعتبروا المنطق صوريا فحس ، يقول ابن خلدون في مقدمته وإن المتأخرين غيروا إصطلاح المنطق وإن من هذا النغير تكلمهم في القياس من حيث انتاجه للطالب على العموم لا محسب مادته وحذفوا النظر فيه بحسب المادة ، (١) أي أنهم حذفوا البرهان والجدل والحنطابة والشعر والسفيطة .

ونرى هذا الانجاء فى شرح إيساغوجى وفى حاشية العطار على الحبيصى بل إن الساوى صاحب كتاب البصائر النصيرية ، يذكر مع تأثره النديد بابن سينا فى كتابه ، إنه سيبحث فقط فى بابى النصور والنصديق الحقيقين، ويعنى بها البحث فى الطرق الموصلة اليها بواسطة الحسد والبرهار... ، وأنه لن يبحث فى الجدل والخطابة والنعر لانها لا يفيدان اليقين المحض (٢) .

#### • \_ العالم الاوربي والمنطق الصوري

أما فى العالم الأوربي فقد كان المنطق الصورى هو الآداة الكبرى الى تسيطر به جامعة باريس على الدراسات الفكرية فى أورباً. بل إن هذا المنطق جعل من

<sup>(</sup>١) إن خلدوت : طدمة ... ص ٢٣٤

<sup>(</sup>٢) على النشار . مناهج . . . س ٦

باريس فى أواخر القرون الوسطى العاصمة الفلسفية الحقيقية . ولم يقتصر فائدة المنطق على جعل باريس عاصمة أوربا الفلسفية ، بل إنه عاون أيضا على منح اللغة الفرنسية كثيرا مما تمتاز به من وضوح ودقة فى التعبير ١١٠ .

ولكن كان لهذا المنطق في صورته الدكلية البحثة أضرار جمة على تمكون العلم الطبيعي. إن الارسططاليسية في جوه على فلسفية للصورة أو التصور منظورة لم الحبيه من ناحية الكيفية ، أما اعتبار العلاقات الدكية في الطم فقد كانت مجهولة أو لا مكان لها في العلم الارسططاليسي ، و خملم الحديث في جوه م كي ورياضي وهذا هو السبب العديق لنجاحه ، وهذا ما أدركه رجال عصر النهضة ، وكان لابد للعلم الحديث منبذ أن نادي هؤلاء الإنسانيون ( أصحاب النزعة الانسانية ) بفكرة الكيفية ، قد انتهت تماما وأخذت ولكن من الحفظ البالغ "قول بأن فكرة ، الكيفية ، قد انتهت تماما وأخذت في نطاق العلم . قا زال لها مكانها . وجهدا القدر ، بني المنطق الارسططاليسي قائما برغم ما وجه إليه من انتقادات ، وما زالت العناية به في الدراسات العقليمة الإنسانية قائمة .

#### ٢ ـ الثورة على المنطق الارسططاليسي : العلم التجريب

إن الديرة على المنطق الارسططاليسي أنت من دائر تين متعارضتين • دائرة من الفلاسفة إعتبرته منطقا شكليا وماديا فى الآن عينه • ودائرة اعتبرته منطقا صوريا فحسب .

وقد بدأ الهجوم على منطق أرسطو هجوما عنيفا فى القــــــرن السادس عشر

Tricot .... (1)

وذلك حين انبئق في هدذا القرن ثورة عارمة على كل المتقدات القديمة . فظهر لوثر وقامت الحركات الديموقراطية . وازدهرت حركة إحياء الآداب والعلوم . وكانت كل هذه الحركات لرى إلى التحرر مر التقليد القديم . أما في النطاق الفلسني ، فقد تميزت بالعودة إلى الفديم . فدرست اللمة اليونانية ، وكانت هذه الله في العصور الوسطى ، بل إن هذاك بعض الثلث في أن القديس توسا الآكويني كان يعرفها (١) .

فنقلت كتب أرسطو في صورة جسيديدة عن اليونائية ، وسرعان ما فسره الشراح الجدد ؛ إما في صورة لاهونية بعيدة كل البعد عن معناها الأصلي ، وإما قاموا بنقدها أشد النقد ، وهنا تتضح وجهة المدرسة المنطقية الأولى التي هاجمت المنطق باعتباره صوريا بحتا ، فيهاجم راموس ، Ramus ، الأورجانون بالذاف هجو ما عنفا في كتابه

#### Anim Adversiones Aristotelica

وينتقد انتقادا مرا بظرية القياس بحاول تغييرها.

كا يطهر أيضا فرنسيس بيكون ، ويضع قواعد المديج التجربي ، ويرسم الحنلوط الاولى لمنطق إستقر ثي ، يختلف في جوهبره عن المنطق الارسططاليسي ومن الحنطأ القول ، إن فرنسيس بيكون أو سابقه \_ روجر بيكون \_ كانا أول من هاجما المنطق الارسططاليسي باعتباره منطقا صوريا ، ومنطقا عقليها يقوم على فكرة الطبائع والتصورات . إن المقلية الإسلامية في عصورها الحالمة ، هاجمت أيضا المنطق الارسططاليسي ، ولم توافق عليه ولا على إعتباره و قانونا كليا مسلما ، ، تنفق عليه المقول السلمية ، هاجمته ورأت فيه غشاء فكريا ، وصورية مسلما ، ، تنفق عليه المقول السلمية ، هاجمته ورأت فيه غشاء فكريا ، وصورية

Ibid .... p. 35 (1)

يحة لا تؤدى إلى علم ، ووضعت منقطا استقرائيا ، تناولت به الناحية التجريبية واعتبرته القانون الذي يسير به العقل فيحته عن الأشياء وفي النوصل إلى العلم (١) يقرر الاستاذ Briffault في كتابه (Making of Humanity) أن روجر بيكون أخذ العلم العربي وأنه لا ينسب لروجر بيكون ولا لسببه الآخر (أى فرنسيس بيكون ) أى فعضل في إدخال المنبج التجربي في أوربا ، ولم يكن روجر بيكون في الحقيقة إلا واحدا من رسل العلم والمنبج العربي إلى أوربا ، ولم يمكف روجر بيكون عن القول بأن معرفة العرب وعلم هو الطربق الوحيد للمرفة الحقة لماصريه (٢) .

ويشارك بيكون في الهجوم على شكلية المنطق الارسططاليسي جاليليو - وقد راعه أيضا ما في فكرة التجرية من عمق وطرافة وخصب ـ فاعتبر المنطق الارسططاليسي الفديم منطقا أجوف لا يصل بالإنسان إلى علم ، ورأى أن استناده على فكرة الطبائع محول بين الإسان والعلم ، فهاجمه هو الآخر ، ونادى باستخدام المنهج التجريبي .

وكان لابد لاصحاب النظرة الجديدة أن يهاجموا المنطق الارسططاليسي ف أساسه وكان الاساس الذي يقوم عليه ، هو تصور أرسطو للملية ، باعتبار أن العلل الثلاث ( العاعلية والغائبة والصورية ) مختصرة في (الصورة ) أو بمني أدق،

<sup>(</sup>۱) النثار : هناهج . . س ۲۲۹ – ۲٤٥

Briffault : Making of Humanity, P. 202 (v)

فى الطبيعة التى بها يكون النبىء ما هو ، ويتحرك ويسكن ، فاذا عرفنا الطبيعة أو الماهية ، عرفنا كل ما يصدر عنها من حركة وسكون ، . أى عرفنا كل ما يصدر عنها من ظواهر . وهذا أساس النطق الارسططاليسى .

هاجم أصحاب الزعة الجديدة هذه النظرة كما قلنا فقام , هيوم ، وقد مهد له الطريق من قبل مالبرانش و بركلي ، فنقد هيوم تصور العلمة عند أرسطو أشد النقد . وأنكر وجود أية علاقة علية بين تنابع فكرتين على الدوام وماستمرار. وقرر أنمابين الاثنين هومجرد تنابع عادىأ وعادة ذهنية ونتصور العلة ليسفى الحقيقة [لا نتاج العادة ومنشأة المحيلة التي لا تستطيع أن تعمل في هذا الميدان بحرية ، كما تستطيع هذا العمل في ميدان الخرافات . فاذا ما رأينا دائمًا فكرة تنابع أخرى ، فاننا نصطلح على إعتبار الارلى علة ، وننتظر أن نرى الاخرى تتبعها . وفي هذه الحالة نسميها معلولاً . وهذا الإعتقاد لا يقوم على حقيقة ؛ والكن بقوم على عادة فردية يسميها إعتقادا ٬ ويسميها أحيانا بقينا معنويا ، فكل معارفنا عن الحقائق أو عن العلاقة بينها على الخصوص ، ليست معرفة حقيقية ـ ولـكن هي مجسرد إعتقاد (١) . ويبدو من هذا بوضوح أن العلاقة العلية ، في رأى أصحاب هذه النزعة \_ هي إطراد العادة ليس إلا ، ونحن لا نصل إلى معرفة حقيقية الصلة بين حادثتين متعاقبتين ، وإنما نلحظ الترابط فقط ، بدون أن تستطيع الجزم بوجود رابطة ضرورية عقلية بينة بذاتها، إن الرابطة بمكنة فقط .

دَمَا العَمْ المَنطَقِ الجديد و العَمْ التجربي ، أو ، المنهج التجربيي ، أو ، المنهج الاستقرائي » معارضا للمنهج القديم ، العنم النظرى » أو « المنهج النظرى » أو

Erdmann: History of Philosophy, T. 2, P. 129. (1)

 المنهج الفياس » ينادى بالملاحظة والنجرية والتحقيق والتحليل والتركيب. وأتى جون استبرارت مل ، فوضع منطقه الإستقرائى مخالفا للمنطق القياسي القديم في جوهره ٬ ولجون استبوارت مل في تاريخ المنطق مكان لا يدانى .

إن منطق جزر استبوارت مل لم يكن إلا جزءاً من فلسفته ، وقد تأثرت هذه الفلسفة تأثراً بالغاً بفرنسيس بيكون وهيوم فكانت فلسفة حسبة ؛ وثدين بفكرة الظواهي، فالجوه هو مجموعة الظواهر منظور اللها في مجموعها والأراهي بحموعة تمثلاننا سواء كانت حادثة أو بمكنة ، والعالم الحبارجي يتكون بد ار إمكانية الإحساسات . وتنام الظواهر في العفل تنابعًا غير فعال ، أي ليس ثمت إرتاط عقبي ضروري بينها ، ولكن تحدث طفأ لقوان آلة مستمدة من فكرة تداعى الخواطر ، وهذه القوانين هي القوادين الوحيدة الثابتة ، أما العقل في ذاته فلا ممثلك أية فاعلية ذاتية · وعلى هذا الأساس ينهدم المنطق القدم ، إذ أرب التصور ، وقد كان في المنطق القديم ، اساس الحكم والإستدلان ، لم تعد لهقيمة هنا . او بمعنى ادق لم يعد للفكرة الـكلية أن إعتبار كأساس للعلم . وإنما الذي يوجد وجوداً حقيقياً . وبدخل العلافات المتبادلة للنطقية ، ويكون الإستدلال ليس هو والتصور الكلي ؛ ولكن صور جزئية ، هي تعبيرات مباشرة اللحقيقة الفردية . إن المنطق حيثة سيكون منطقا إسميا Nominalisia (١) اشبه بالمنطق الرواقي القديم ، الذي كان أيضاً ثورة ضد المنطق الأرسططاليسي :

وإذا كان المنطق إسمياً ، فإن كل قضية وكل برهنة ، سترد إلى صدور من الإستدلالات من الجزئ إلى الجزئ ،وتستند كابا على تداع الإمتئالات رستؤدى النظرة الإسمية إلى المنطق أيضنا ، إلى إعتباره منطقا وأصيبا بمدنى أن موضوعه

Mill : A Syslem of Logic : المقدمة (١)

سيكون الأشياء ، والظواهر الفردية ، والاشياء الظواهر الفردية هي وحدها التي توجد في الواقع وجوديا ذاتيا . وقد أدرك جون إستيوارت مل البعد التساسع الذي يوجد بين منطقه وبين منطق أرسطو ، فأسمى منطقه منطق الحقيقة ، ومنطق أرسطو منطق التيجة .

وينتمل جون إستيوارت من في تحليل بارع إلى إعتبار المنطق لأرسططا ليسي وخاصة في صورته القياسية . منطقا لا موضوع له،وأن في قياسه المشهور مصادرة على المطنوب ؛ تجعله قياسيا غير مشروع ؛ أو عملية عقلية عقيمة . وكان لا بلد له أن يفعل هذا . ما دام هو برد كا إستدلال إلى عملية عقلية تحمل على الجزئي ، وترى في الإستقراء فقط الطريق الوحيد المنتج في لنطق ، الطريق الذي بجمع الوفائع بواسطة إستدلالات جزئية ، ليكي يصل إلى قرانين عموميانها ، حسة تجربيبة وتستند على قانون العلية لعام تكونه غنس لنجربة أيضاً ، ولا ينبع عن رائطة عقلة بينه بداتها . وحقا لفد اعترف حون إستيوارت مل بقانون العلبة ولكنه قرر أنه ليس مدأ فطرها في النفس، ولا قانونا عقليها بدسهماً ، بل لا يمكننا أن نتحتق من صدقه إلا بالطرق الإستقرائية . إن همذا القانون عند مل هو طراز من التعميم لا نصل اليه إلا في وقت متأخر . وهو في الوفت عينه يقيم الإستقراء عني فأنون العلية • وفد وابع من في تناقض حين قرر أن هذا الهانون اساس الإستقراء وأنه في الوقت عينه مشال له • لأنه في الوقت نفسه نتيجة لضروب عديدة من الإستقراء (١) .

نحن إذا أمام منطق جديد مادى كل المادية ، منطق يستند على الماصدق ، وبهمل المفهوم . ولكن هذا المنطق يثبر إعتراضات عدة ـكما يثيرمنطق أرسطوـ كل من ناحيته . غير أن منطق جون إستيوارت مل كان حافزا على تفدم العلم

<sup>(</sup>١) الدكتور محبود قاسم : المنطق الحديث ومناهج البحث - س ١٤

التجريبي متطوراً في صور متمددة على أيدى التجريبيين من علما. أوربا ٠

والمنطق الجديد ينقد المنطق القديم فى كل أقسامه ومباحثه الرئيسية ويتجه الفتدكه حول فكرة الصورية والمادية ، أوافتيل المادى والنمثل المجرد ، فينايحتل التجريد مكانه فى النصور الفديم ، فإنه يفقد إعتباره فى النصور الحديم . إن النصور فى المنطق القديم هو كلي جرد فى نهاية الأمر إن مفهومه كليا ، تكتف ، كلما « رق يما صدقه ، ويقل إنطباق المفهوم على الأفراد ، كلما كنا مرتفعين فى درجات التجريد ، على اساس الصلة العكسية بين الإثنين في المنطق الفديم . وينشى الأمر إلى أن يكون المفهوم الكامل هو أعلى فى درجة التجريد ، والاتفل إنطباقا على الاتواد أو الاشخاص ، وأبسد ما يكون عن الإمتالات المبينيه المحبوسة ، فيفقد الوجود كل صفاته الحقيقية ، ليكون بجرداً ، فكرة لاحظ لما من الوجود الحقيقية .

أما المنطق الجديد، فيقرر أرب التصور هو مجرد إمم محسوس مشخص، وتعراجاً المفهومات ترابطاً ضرورياً في إطار كل واحد، فليس التطـــور إذن المتحضارا بجرداً لمفهوم واحد خاص نسميه ﴿ النوع السكلى ﴾. ولكن هو تمثل إرتباط ضرورى بين المفهوم الواحد الحاص وبين السكل.

فإذا إنتقانا إلى القصية أو الحكم ، نرى المنطق القديم ينظر اليها على أنها إدراك صلة التعنن بين ما صدق التصورات التي يشسلها الحكم. وصلة التعنين هذه أساس جوهرى في نظرية الحكم في المنطبق العسوري القديم . ولكن التجريبيون متوافقين مع مذاهبهم في التعسسود الإسمى ، وفضوا صلة التعنين بين ما صدقات التصورات ، واعتبروا الحكم هو محسسرد أواط غير ضروري بين التصورات ،

فاذا انتقانا إلى و نظرية القياس ، الصورة الكاملة العلية المنطق القديم ، نرى أصحاب المنطق الجديد رفضونها سواء في ذاتها أو في غايتها أما في ذاتها فيلان القياس يتسكون من تصورات ، وقد رفض التجربييون العناصر الأولى القياس ، فكان عليهم أن برفضوا الفياس ذاته · فبنيسة القياس إذن غير صحيحة ، أما غاية القياس ، فلا شيء في نظر التجربيين ، إنه لا يؤدى إلى حقيقة ، بل هو مصادرة على المطلوب ، وهذه هي نفس الحجة القديمة التي نقد بها التجربييون القداى من الشكاك ، كسكستوس أميريكوس ، وكانت أميريكوس ، Sextus Empiricus ، القياس الأرسططاليسي ، وكانت أيضا في أيدى مفكرى الإسلام ، يستخدمونها في هجومهم على هذا المنطق ١١١٠.

أما الطريق الوحيد الموصل للعلم عند أصحاب المنطق الجديد، فهو طريق الإستقراء و وتلاحظ أن كلة الإستقراء قد وجدت عند أرسططاليس ، أنه تكلم عن الإستقراء الكامل والإستقراء الناقص ، ولكه لم يفهمه كا فهمه المحدثون . إن الإستقراء الكامل عنده كان إحصاءا كليا للجزئيات ، وهو المؤدى وحده إلى اليقين ، بينها الإستقراء الناقص لا يؤدى عنده إلى يقين ما . وعلى هذا لم يعتبره من الوسائل المؤدية إلى العلم الصحيح، وقداسمي جوبلو الإستقراء الارسططاليسي بالإستقراء الصورى L'Induction Formelle (ع) وعلى العموم لم يعتبن للاستقراء حكمل بق للعلم ـ أية قيمة لدى المعلم الاول .

أما الإستقراء الحديث أو الإستقراء المادى مقابلاً للاستقراء الصورى عند أرسطو ، فهو يفيد العلم ، وذلك بأن ينتقل من الجزئ إلى السكلى مستندا على

<sup>(</sup>١) الندار: ماهم ٥٠٠ ص ١٢ - ١٢

Goblet : Traité de Logique. p. 283 (1)

التجربة . أو بمنى أوضع ، يحاول أن يضع الحكم على أساس أن يصل إلى الروابط الضرورية بين الجزئيات ، هذه الروابط نتهى إلى أن حكون قوانين كلبة أو أحكاما كلية ، تصدق فى كل الأحوال ، فلا يثبت الإستقراء إذن مفهوما كليا يحل فى كل الاحكام ، والاحكام الكلية التي يصل البها الإستقراء ، بعد نجارب عدرة ، تحقق أيضا جارق تقلية ، تطبق على النطاق المحسوس الذى تجرى فيه التجارب وليس من الضرورى لكى نصل إلى أحكام كلية ، أن نقوم باستقرار كامل للجزئيات ، فيم علمها تجارينا . لكى نستخلص الفانون العام ، وهذه الجزئيات ، فيم علمها تجارينا . لكى نستخلص الفانون العام ، وهذه الجزئيات هى الجزئيات المنازة أو الحقائق أو الوقائع المنازة . هذا هو المنبج الجدد الذى ظهر مقابلا للنبج النديم ، وأد الوقائع المنازة . هذا هو المنبج الجدد الذى ظهر مقابلا للنبج النديم ، وأدند العلم العليمية .

## اثورة على الماهاق الصورى : منهج العلوم التاريخية :

وفى نهاية الفرن الناسع عدر وأوائل هذا الفرن ، ظهر منطق جديد ، أو يملى أدق منبح جديد وصل إليه علماء العلوم الاجتماعية ، من تاريخية وإجتماعية. وعلى الحصوص علماء التاريخ .

أدرك الفلاسفة الذين فكروا في المذيح الجربيي أن هناك عقبات تحول بين تطبيق المذيح النج بني تطبيقا تاما خلال أبحاثهم التاريخية أوفي الابحاث الانسانية عامه . ذلك لانه يوجد فارق جوهري بين ، الظاهرة الطبيعية ، و ، الظاهرة التاريخية ، . فالظاهرة الطبيعية تختف لللاحظه المباشرة والتجربة ويسمح إسكان تمكرارها ، إمكان حدوثها دائها وباستدرار باستشاج حكم كلي منها ، أي أن هذا يمني خضوع الظواهر الطبيعية الفانون العام . أما الظاهرة التاريخية ، فلا تخضع لللاحظة المباشرة أو التجريب . إنما هي حادثه فردية ، حدثت مرة واحدة ، ولا تحدث بعد ذلك أبدا ، . أى لن تتكرر إطلاقا ذلك أن التاريخ قائم على حالات فسيردية ، تتحقق في أزمانها ، والازمان تمضى ولا تمود . فيها تكون الظواهر الطبيعية خاصمة لقانون ثابت عام ضرورى ، لا تخلف فيه ، تخضع الظواهر التاريخيسة والاجتماعية لفيكرة إعادة بناء الماضى في وحدة متناسقة ، ويقوم هذا الناء على تبسع حوادث الماضى ، وجمع الونائق والاخبار ، والعمل على ربطها ، ومحاولة وصلها الواحدة بالاخرى ، وهذا هو المنج إنبائي أو الاستردادي في العلوم الإنسانية لم المعاولة والمنابة المعاولة والمنابق المعاولة والمنابق المعاولة والمنابق المعاولة ولا المعاولة والمنابق المعاولة والمنابقة المعاولة والمنابق المعاولة والمعاولة والمنابق المعاولة والمنابق المعاولة والمنابق المعاولة والمنابق المعاولة والمنابق المعاولة والمعاولة والمعابق المعاولة والمعابق المعابق الم

و لكن هل يستارم ما بين الظاهرة الطبيعية والظاهرة التاريخية من خلاف في طبيعتها ، القول بأن مناهج الملاحظة والتحليل والتركيب التي تطبق في العلوم العليمية ، لا يمكن أن تنقل كا هي إلى العلوم الانسانية إننا نلاحظ أن علما المناهج التاريخية على الخصوص أمثال دلتاى Dilney ولانجلو Siegnobs وطلج Fling وغيرهم ، لم ينقلوا مناهج العلوم التاريخية وغيرها من العلوم الاجتماعية كما هي ، بل كانت هنائ تغييرات متعددة بين المنهجين ، بحيث يمكن القول ، إن المنهج البنائي أو الاستردادي متعيز إلى أكبر حد عن المنهج التجريبي (١٠٠٠)

وينبغى ان نلاحظ أن علما المسلين أيضا كان لهم فعنل الكشف عن هذا المنهج الاستردادى قبل أوربا يقرون طوال ، فقد وصل المسلمون في عملم

<sup>(</sup>١) الدكتور حسن ميّان : الموج التاريخي : أخر القلسة .

مصطلح الحديث ، وتقد الحديث دراية وروايه » ، إلى معرفة أكيدة بالنقد
 الداخلي والنقد الحارجي النصوص ، وكما كان لهم الفعنل في اكتشاف المبهج
 الاستردادي .

هذا هو بحل عام موجز لتاريخ هذا الاتجاه الذي اعتبر المنطق الأرسططاليسي منطقاً شكلياً لا قيمة له، وأعتبر أدانه الكبرى، وهي القياس، تحصيل حاصل وأنه لا يد من وجود منطق مادى : يصل إلى الحقيقة العلمية سواء في العلوم الطبعية أو في العلوم الانسانية.

#### ٨ ـ الهجوم على المنطق الارسططاليسي : المنطق الرياضي

ولكن كانت هناك دائرة أخرى من المفكرين برى أن المنطق الارسططاليسي الدية المنطق القديم عامة منطق فاصر من حيث شكليته ، بل وان فيه بعض المادية التي تحول بينه وبين الانطباق على جميع صور الفكر، وهذا الاتجاه هو ما يسمى بالاتجاه الرياضي .

ويتضع مهاجمة المنطق ـ ومن وجرسة رياضية ـ عند ديكارت . لم يقبل ديكارت منطق أرسطو وهو بصدد وضع تصوره للملم الحديث ، ورأى أن السلم يغضى أن يستند على فكرة السكم لا الكيف ، وأبرز مثال وأوضحه للملم السكمى هو الرياضيات ، وقرر أنها هى المنطق الحقيق للمقل ، وأنه لم يعد تمسة مكان للدخلق الارسططاليسي التصوري القائم على الكيف ، وكان ديكارت محتقر هذا المنطق ، ويعتبره لا فائدة له (١)

غير أن الفيلسوف ليبشنز كان أول من خطأ خطوة فعليـة في إقامة

Tricet Traité : p.p. 35-36 (1)

النطق الرياضي الجديد نقد تابع المدرسين المتأخرين في إقامتهم التصور على أسلس الماصدق ، وأثر فيه بالذات رامون ليسل ، كا أثر فيه مالذات يرى أن وفقد إنهي لينتز إلى تكوين منطق عام إعتبره ، العلم نفسه ، : كان ليبنتز برى أن المنطق لا ينبغي أن يسيطر على العلم وبراقبه وبعد له مناهجه ، إن المنطق عنده هو المندى وبولدي العلم وهو الذى و ينشى ، كل الإرتباطات المقلية بينالتصورات، إرتباطات عدد ا بالتالي غير نهاتى ، ونحصل عليها بسرعة وبدون خطأ بطرق ميكانيدكية ، وبحوع هذه الطرق هو الفن الرابط أو الفن المكون ، وجهذا يصبح ميكانيدكية ، وبحوع هذه الطرق هو الفن الرابط أو الفن المكون ، وجهذا يصبح العلم كما سيقول كوندباك Condillac فيا بعد و لغة مكتبلة ، أو على حد تعبير ليندند ، ترقيا عاما ، أو ، حروفا عامة ، مرتبطة بمنطق صورى آلى ، ما صدقى وشكلى (١) .

إعتق ليبنتر إذن فكرة منطق تقوم تصوراته على الماصدق. ورأى كما ذكرنا أننا فسنطيع أن فصل إلى الماهية بواسطة عمليات أوتوماتيكية لارتباطات فياسية ، وقد كان هذا نتيجه لمنطق يقوم على مكرة الماصدق ، ويهمل فكرة المفهوم . كان ليبنتر هو المبشر المتاز الوجستيك أو المنطق الرياضي سواء صحت فكرته أم لم تصع .

وقد شغل اللوجستيك أو المنطق الرباضي العلماء الآدربيين، وقد بشر به من قبل ـ كما رأينا ـ رامون البل ، وليبغتر، وهاملتون وجورج بوول . Boole ، وأما أشهر المحدثين من علماء المنطق الرياضي في أواخر القسرن التاسع عشر وأوائل هـذا القرن فهم كوتسيرا ، Couturat ، ويبرس « Pierce ) ويبرس « Pierce ) وهو إيتهد وبادرا « Peaco » ويبرس « Pierce )

<sup>!</sup>bid : p. p. 36-37 (1)

وشرودر « Schroder ، وبوانكاريه ، Peincare ، .

والفكرة العامة لهذا المنطق هيأن الرابطة الوحيدة في المنطق القديم هي رابطة التضن ، كل تصور متضن في تصور أعم منه ، ونتضين تصورا أخص منه ، وهذه هي الصلة الوحيدة التي وضعها هذا المنطق القديم بين الموضوع والمحمول مع أن الروابط والعلاقات العقلية لا تحد ولا تحصر، ولكل حالة رابطتها الحاصة. فنشأ عن هـذا أن اعتر القياس في المنطق القديم الصورة الوحيدة للإستدلال . وهذا خطأ . فيناك صور أخرى متعددة استدلالية ،وليس القياس الارسططاليسي إلا واحدا منها . وهنا لجــــــأ هذا المنطق الرياضي الجديد إلى وضع رموز عامة بحردة ترد اليها صور الاستدلال جميعاً ١١١ . يقول و Nagel ، و Cohen ) و إن السبب الذي يدعو إلى تغيير الاعتقاد بأن المنطق • كما وضعه ارسططاليس، لم يعد صالحاً لانواع التفكير المختلفة جميعاً ،هو أنه أهمل وضع رموز عامة ، تنطبق على جميع صور التفكير. وعلى هذا من الحطأ أن نقول ـ مع كانت ـ إن المنطق منذ أرسططاليس لم يتقدم خطوة واحدة ، وإنما منبغي اعتباره كاملا وتأما . إن المنطق القديم يخلو من كثير من العلاقات التي أدخلها المنطق الرياضي ، وأن كثيرًا من صور الفكر لا مكن ردها إله ، ومن الأمثلة على ذلك أننا إذا قلنا . إذا كان محمد أطول من حسن ، وحسن أطول من على ، إذن محمد أطول من على. لا يمكن ردها إلى أى شكل من أشكال المنطق التقليدي القديم . إن المنطق القديم لا يقدم لنا دراسة كاملة عن الاستدلالات التي تستخدم في العلوم الرياضية والطبيعية. وأم عمل للنطق الرياضي الجديد أن يبين لنا العمليات التي تحدث في النعن أنساء الإستدلال، وأن يضع رموزاً تعير عن هذه العمليات ، بعيدة كل البعد عن ماهو

Ibid: p. p. 305-314 (1)

محسوس ولذلك يبدأ بنوع من التصورات الأولية البسيطة ، وهي عنده البديهات والمسلمات والتعريفات ويقم استدلاله ، ازداد والمسلمات والتعريفات ويقم استدلاله الرياضي جدة وخصب ، مركبا وحملنا على عمليسات أخرى ، فن الاستدلال الرياضي جدة وخصب ، بيا نرى القياس عند أرسطو ، محسوراً ، في دائرة واحدة لا يحيد عنها . وثابتاً ، في مكانه لا يغنقل إلا في نطاق رابطة واحدة من رواجا الفكر .

ولن تخوض الآن في قبعة هذا المنطق ، أو أن نقرر إن كان قبد حل حقيقة مكان المنطق القديم ، ولكن نلاحظ أن الإعتراضات التي يشيرها هذا المنطق ، والاختلافات الجمة فيه ، تجمله أبعد ما يكون عن أن يعكون و لفة كلية ، تحل على المنطق القديم ، بل وتحل على و المينا فعزيفا ، كما يربد أصحاب هذا المنطق أن يكون . ولعل أصدق تعبير عن هذا المنطق ما يقروه ( Luquet ) من أن كل الربادات التي أضافها أصحاب المنطق الجديد لمكى تكون صوراً كاملة لمنطق صورى ، ليست إلا إمتدادا المنطق الارسططاليسي القديم ، ولقد بق المنطق الصورى القديم كما وضعه أرسطو ، وكما تناوله تلامذته من بعده وكل الإضافات الجديدة إنما هي في طاقه وتبدأ منه ، وتدور حوله (٢) .

ومن الغريب أننا نجد عاولة شبيهة بمحاولة المناطقة الرياضيين لدى مفكر إسلامى، هو ه السهروردى، ، وإن كان هناك خلاف بينه وبينهم فهو أن المناطقة الرياضيين رأوا أن المنطق القديم قاصر على صورة واحدة من صور الإستدلال ، فأضافوا صوراً أخرى ، أما السهروردى فقد رأى ما في المنطق الارسططاليسي

Luquuet, Logique Formelle

<sup>(</sup>١) ف مواضع عملدةوأنظر أيضًا كتابه :

من تطويل ، فحاول أن يرده إلى صورة واحدة مختصرة.

. . .

يمكنا أن نستنج اذاً من كل ماذكر ناه ، أن المنطق بمعناه الارسططاليسي بق ولم يستنفد عمله نهائياً في الابجاث العقلية ، وبني صورباً ومادماً مماً وأما المحارلة الجديدة ، محاولة المناطقة الرياضيين فلم تنل منه شيئًا . أما الإنجاء أو المنطق الذي يعتد منطقاً معارضاً أشد المعارضة لهذا المنطق، فهو الإستقراء · والإستقراء منطق أو منهج مادى محت ، وخال من الصورية خلواً تاما . وعاش المنطقان خلال العصور ، بشاول كل منها كمهج للبحث الحضارات الانسانية المختلفة ، والتقافات الإنسانية المتوعة ولكن لا عنم واحد منها أن ترفضه حضارة من الحضارات أو ثقافة من الثقافات . أهملت العقلية البونانية واحتقرت منطق الإستقراء من حبث هو موصل العلم البقبي، وعاش منطق الإستقراء في العالم الإسلامي والم تقبل العقلبة الاسلامية المنطق القياسي. واحتضنت العصور الوسطى المسحنة منطق القياس، ثم هاجمه رجال عصر النهضة والمحدثون من الفلاسفة ، وظهر المنطق التجريي ، ولكن مالبثت الدورة أن أخذت مكانها ، فاتجه العقل الحديث . المعاصر إلى منطق بغلو في الصورية ، فالفكرة الفلسفية ، متى ظهرت مرة في التاريخ لا تموت أبدأ ، بل تحيا دائماً .

# الفصيث لالثالث

## طبيعة المنطق

## ا صلم أو فن :

العلم هو بحموعة الفواعد العامة النظرية التي في الذهن ، عن قسم من أقسام المعرفة الإنسانية ، والفن هو تطبيق تلك القواعد في العالم الحارجي أي احداث أر لما هو في الذهن في الحارج ، فاذا نظرنا إلى المنطق تبين لنا أنه يشمل الناحيتين معاً. إنه علم بسمى أنه القواعد العامة الفكرية التي تميز دين الصواب والحنطأ في الاحكام من حيث هي وأنه يضع القواعد النظرية البحثة للتفكير الصحيح ، وأنه فن بمعنى أنه تطبيق تلك الفواعد على مادة الفكر ، أيا كانت تلك المادة . أي أن بعضى أنه تطبيق تلك المفواعد على مادة الفكر ، أيا كانت تلك المادة . أي اختلافاً كبراً . فالبعض منهم مرى أنه إذا كان المنطق صورياً ، فهو علم قائم في ذاته وبذاته وإذا اعترناه مادياً ، فهو فن ، على أننا يجب أن ناسس حل المشكلة أولا عدد واضع المنظف ، ثم تنابها ثانياً في الصور المختلفة .

## ٧ \_ أرسطو :

لم يمط أرسطو فكرة واضحة عددة عن طبيعة المنطق، هل هو علم أو فن ؟ حقاً إنه يطلق على هذا الطم أحياناً إسم الآلة وأحياناً أخرى يدعموه بالعسل التحليل، ولكن لاحظ المشاؤون من بعده أنه ليس ثمة مكان المنطق في تقسيمه للعلوم، ومن هنا استنجوا أن المنطق عنده، ليس جزءاً من الفلسفة . ولكن مقدمة فقط لها ، ويزيد هذا توضيحاً إعتباره للمنطق في بعض الفقرات كأنه آلة فقد سماه بالملم الآل ومع أن كلة و أورجانون » لم تكن من وضع أرسطو ، ولحكن أطلقها الشراح من بعده على كتبه \* غير أنها تشير إلى فهمهم لطبيعة المنطق عنده \* وأنه ليس إلا آلة وشهجا العلم . ولن تخوض نحن في هذا الكتاب في تقسيم أرسطو العلوم ، أو ما فهمه الشراح من هذه التفاسم ، فهذا خارج عن تطاق موضوعنا ، ولكنا نقرر أن المنطق عند أرسطو ليس جزءا على الاطلاق من الفلسفة ، أو بعمني أدق لم يمكن علماً من علومها .

### ٣\_ الرواقية :

جاءت الرواقية بقصور غالف للأرسططاليسية في جميع مناحها واختلفت نظرتها في طبيعة المنطق مع النظرة الأرسططاليسية ، فاعتبرت المنطق جوءا من الفلسفة أو الحكمة ، والحكمة تقسم عند الرواقيين إلى السلم الطبيعي والجدل والاخلاق ، والجدل هو المنطق ، وإذا كان المنطق هو جزءاً من الفاسفة فإن له موضوعا حقيقياً أو حقيقة خارجية مشخصة ، هذه الحقيقة هي الإمثالات المجرثية ، التي تقدمها لنا الحواس لكي فصل إلى صورة هن الوجود الحقيق ، وهو وجود الافراد ، وبهذا انهار التصور الارسططاليسي ، كما تغيرت النظرة إلى المقولات وإلى الفضايا والاقيسة . إن النظرة الإسمية الرواقية غيرت نظرتهم للدخلق ، فكان منطق الرء اقين مختلفا أشد الاختلاف عن منطق ارسطو كما أثبت بروشار هذا في كتاباته الممتارة عن الرواقية . إن مايعنينا الآن هو أن المنطق اعتبر بي هذا المذهب علما له وجود حقق ١١) .

Brechard: Etudes de philosophie ancienne et (1) moderne p. 37.

#### ۴ - الشراح الاسكنويون

لم يقف الشراح الإسكندريون أمام هذين الإنجاهين المختلفين موقف الحيرة أو الشك ، بل سرعان ما قاموا بالتوفيق بينهما ، متطابقين في ذلك مع منهجهم التنسيق الذي طبقوه في جميع فروع العلوم الفلسفية ، فاعتبروا المنطق مقدمة الفلسفة وجزءا منها في الوقت عينه .

#### ٤ ـ الإسلاميــون :

إنتقلت المشكلة إلى العالم الإسلامى ، حين وصل الذرات اليوناى اليه . فنرى مؤرخى العلم المسلمين يصورون النزاع حول طبيعة المنطق نصويرا بارعا . فيرى الحقوارزمى \_ أحد مؤرخى العلم في العالم الإسلامى أن معنى الفلسفة ، هو العلم بمقائق الاشياء والعمل بما هو أصلح ، ويذكر أنها تنقسم قسمين ، جزءا نظريا وجزءا عمليا الما المنطق فيرى أن بعض الفلاسفة جعله جزءا ثالثا غير هذين ، ومنهم من جعله جزءا من أجزاء العملم النظرى ، ومنهم من جعله آلة الفلسفة ، ومنهم من جعله جزءا منها وآلة لها .(١)

ويفصل التهانوى ، فى كتابه المعناز (كتناف اصطلاحات الفنون) ما ذكره الحوارزمى \* تفصيلا يقترب فى جوهره بما ذكره سلفه فيقول ، إعلم أنهم إختلفوا فى أن المنطق من الصلم أم لا ، فن قال أنه ليس بعلم ، فليس بحكمة عنده ، إذ الحكمة علم ، ومن قال بأنه علم إختلفوا فى أنه من الحكمة أم لا ، والقاتلون بأنه من الحكمة التظرية جميعاً أم لا بل بسعفه من الحكمة بعكن الإختلاف بينهم بأنه من الحكمة التظرية جميعاً أم لا بل بسعفه من العملية ، إذ الموجود الذهنى قد يمكون بقدرتنا واختيارنا ، وقد

<sup>(</sup>۱) الموارزي : مقاتيح العلوم ص ۲۹

لا يمكون كذلك، والقاتلون بأنه من الحكمة النظرية يمكن الإختلاف بينهم، بأنه من أفسامها الثلاثة أم فسم آخر، فن أخذ فى تعريفها فيد الاعيان كها فى التعريفات المذكورة، لم يعده من الحسكمة لأن موضوعه الممقولات الثانية النى هى من الموجودات الذهنية، (١)

ويورد صاحب كتاب ( جامع السلم أو دستور الطماء ) كلام التهانوى بلصه ٢) . ثم يردده صاحب (كنف الظنون ) ٢١) ، ولكن في أسلوب عتلف ويعرض أسعد بن على بن عثمان البانيوى الآراء الثلاثة عرضا مفصلا ١)

ومن هذا نرى أن مؤرخ العلم في العالم الاسلامي صوروا المشكلة تصويرا دقيقاً ، وعرضوا الآراء الثلاثة ، ويتحتم علينا أن نذكر مصادرهم عرب هذا القسيم ، ثم نذكر أثر تلك الآراء في مدرسة الشراح الإسلاميين .

أما مصادر هذه الآراء ، فهو بلا شك الشراح المتأخرون ، أمونيوس . وسميليفيوس وفيلوبونوس ، والاحكدر الآفروديسى ، ثم شخصية همامة هى شخصية إلياس ( أو داوود الآرمن ) وأيصاً أوديموس وقد تدكلم هاملان عن تقسيات هؤلاء المكتب الارسططاليسية (ه) . وقد انتقلت هذه التقسيات إلى العالم الإسلامى ، وشغلت مدرسة الشراح الإسلاميين بحيث كابوا يدأون كاباتهم عن المنطق ببحث مشهور ، هو : هل المنطق جزء من الفلسفة أو حيرة مابق عليها ؟

<sup>(</sup>۱) التهانوي : كتاب أصطلاعات الفنون ... ص٣٨

<sup>(</sup>٢) القاض عبد النبي عبد الرسول الأحد نكري : دستور الطاه ح ٣ س ٢٠٥٠

<sup>(</sup>٣) حاجي خليفة : كفف الطنون . . مادة منطق

<sup>(</sup>٤) البانيوى . رسالة ف انتطق ـ لوحة ٧ ـ ٩ .

Hamelin : Système d' Ar'istote, p. 5,

ومن الصعوبة تحديد فكرة ثابتة لهم عن طبيعة المنطق . بل تضطرب الفكرة اضطرابا شديداً كمادة هؤلاء الشراح في تناول فلسفة اليونان عامة .

فاذا أخذنا أول مثال لهؤلاء الشراح والفاراني و مثلا ، فراه يتخبط في بحث الموضوع ، بحبث لا يعطى رأيا ثابتا . فبينا يعتبر المنطق جزءاً من الفلسفة في كتاب الجمع بين رأي الحكيمين فيقول و إن موضوعات العلوم ومواردها، لا تخلو من أن تكون إما الحميسة أو طبيعية وإما رياضية وإما سياسية ، وكذلك يردد نفس القول في كتابه أو تحصيل السعادة ، (١) . يعود في كتاب آخر إلى القول بأن المنطقة . يقول في كتابه (التنبيه على سبيل السعادة ) و لما كانت العالمة إنما تحصل بحودة الغيز ، وكانت جودة الغيز أنما تحصل بقوة الذهن إنما تحصل متى كانت لنسا قوة بها نقف على الحق أنه حق يقين ، فنحتقده وبها نقف على الباطل أنه باطل يقين ، فنجنه ، ونقف على الباطل الشبيه بالحق فلا نظط فيه ، ونقف على ما هو حق في ذاته وقد أشبه بالباطل ، فلا نظاط فيه ولا تخدع ، والصناعة التي بها تستفيد هذه الفوة تسمى صناعة المنطق (٢) ،

هل كان الفاراب يشعر أنه يناقض نفسه ويخالف اتجاها معينا ذكره فى كتاب آخر له ؟ أو بمعنى أدن هل كان يشعر أنه اعتبر المنطق فى هذا الكتاب الاخرر آلة للفلسفة أى فسا من الفنون ، بينها اعتبره فى الكتاب الاول قسها من الفلسفة أى علما ؟ أم كان ناقلا فقط لما وصل إليه من آراء ؟ .

ينعكس اضطراب الفاران فيها نقل عن طبيعة المنطق في كتب من جاءوا بعده

<sup>(</sup>١) العاران: تحديل السادة ص ٢٠ - ٢١

<sup>(</sup>٢) الفاران : النبية على سبيل الساهة ص ٢١

فاخوان الصفا يقسمون العلوم الفلسفية إلى أربعة أنواع أولها : الرياضيات والثانى : المنطقيات والثالث : العلوم الإلميسات (١٠ وهذا الرأى يدل على اعتبار المتعلق فى نظرهم علما ، وفيه أثر رواق ، ولكن فى موضع آخر يعتبرون المنطق أداة الفلسوف ، وذلك أنه كما كانت الفلسفة أشرف الصنائع البشرية بعد النبوة ، صار من الواجب أن يمكون ميزان الفلسفة أصح الموازين ، وأداة الفيلسوف أشرف الادوات (١) » .

وزى الاضطراب نفسه فى عرض هذه المسكلة عند ان سينا . فيها يذكر فى إحدى رسائله و العلم الذى هو آلة للانسان ، موصلة إلى كسب الحكمة النظرية والعملية ، واقية عن السهو والفلط فى البحث والروية (٢) ، يذكر بعد ذلك أن المتطق من الحكمة أى أنه جزء من أجسزاه الفلسفة ويذكر ، أن أقسام العلوم النظرية أربعة : العلم الطبعى والعلم الرياضى والعلم الإلهى والعلم السكلى . والعسلم الكلى هو المنطق ثم يجمع ان سينا بين الرأيين فى الشفاء ، فيعتبر المنطق مقدمة الفلسفة وجزءاً منها فى الوقت عينه . أى أن المنطق ـ في الشفاء علم وفن

إذا فنحن لاتجد اتجاها معينا عند الشراح الإسلاميين حتى ابن سينا حول حقيقة المنطق . ولكن هذا الاتجاه إلما نجده لدى المتأخرين من المناطقة · واستند في هذا إلى فقرة لابن خيلدون يؤرخ فيها للمنطق لدى المتأخرين يقول إن المتأخرين لم ينظروا في المنطق على أنه آلة للعلوم ، بل اعتبروه من حيث أنه فن بذاته . وأن أول من تكلم فيه على هذا النمط ، هو فخر الدين الرازى ، ومن بعده

<sup>(</sup>١) أخوان الصفا : رسائل - ١ س ٢٣ ـ ٤٦ .

<sup>(</sup>٢) أبن سينا : رسالة ف أقسام المالية . الرسالة التاسعة

أفعنل الدين الحونجى (١) ، والمقصود بعبارة ﴿ أَنهُ فَن بِنَاتُهُ ﴾ أنه ليس آلة أو فنا عملياً ، بل المقصود أنه علم تظرى ، جزء من أجزاء الفلسفة . وهذا اتجاه رواق لا شك فيه .

فاذا انتقانا إلى العصور الوسطى المسيحية ، نرى بعض المفكرين أيضا يعتبره فساً ، كالقديس توما الأكوني ، والبعض الآخر يعتبره فساً وعاماً (١) . ولكن الرأى الرواق قد تنوسي تماما .

## ه ـ العصور الحديثة :

أما فى المصور الحديثة ، فنرى ديكارت يعتبر المنطق منهجا أو يمعنى أدق ، فنا عقليا ، يصل بنا إلى الحقيقة . وقد كتب ديكارت كتابين فيها اعتبره منطقا يحل مكان منطق أرسطو ، هما ، مقال فى المنهج » و ، قواعد لهداية المقل ، . وهذان المكتابان بعتبران المنطق أو المنهج فضاً من الفنون ، غير أنه ينبغى أن نلاحظ أن هذين الكتابين يتجهان نحو وضع منهج بحث لتطبيق فى العلوم ، ولا يحثان فى المطق الصورى باعتباره فنا أو علماً ،

وفي ضوء هذين الكتابين لديكارت كتب مناطقة بورت روبال أرنو ونيكول Arnauld و Nicol منطقهم وهو فن التفكير . والمنطق عندهم لا يكتشف حقائق جديدة ، وانما يستنج فقط ما قد تتضنه الحجج المبقدة من أغاليط وقد كتب ارنو ونيكول تصديرا لمكتابهما ، ذكرا فيه أنه ، ليس ثمة شيء أجدر بالتقدير من الحكم الفطرى الصادق ومن صواب نظرة العقل في إدراكه للعقيقة

<sup>(</sup>١) ابن خلدون . القدمة . . . س ٣٤٤

Tricot. Traité, p. 15 (v)

والبطلان . فالمنطق إذن يستخدم فى إكتساب هـذه الصفـات (١) وكـذلك كتب إسينوزا كتابه . إصلاح العقل . .

غير أن هذه الكتب في الحقيقة نظرية أكثر منها عمليدة ، فإنها تبحث في الإستدلال ونظرية المعرفة يوجيه عام ، وتتضمن مذاهب مبتافيزيقية · وكثير من هذه الكتب بتضمن فلسفات جديدة حقا ، ولكنها تدعى أنها أقامت بواسطة مبادى. جديدة وطرق مندعة ، الع لم الإنساني كله . وأنها لهـذا السبب ، تعتبر عملية . وأنها تضع القــواعد التي بنبغي منابعتها لــكي نصل إلى هذا العلم الجديد · وبفغي أن بلاحظ أن كتاب مناطقة بورت روبال واسمه , فن التفكير. هو من بين هذه البكتب التي ذكرناها ، أولها أدعاء بأنه نوجيه خطوات الفكر · وقد حدث بعد ذلك فعلا أن العلم الانساني قد وصل إن درجة من التقدم ، جملته لا مهم كثيرا بالقواعد والأنظمة المنطقية التي يضمها علماء المنطق ، وقد قامت المنافشة المشهورة : هل يستطيع علماء المنصَّق ، وضع مناهج العلوم ؟ أم أن هذه المناهج يضمها علماء العلوم المختلفة كل في نطافه الحاص ؟ وقد أدى هذا إلى أن كثيرين من المناطقـــة ابتعدوا عن فكرة وضع مناهج العلوم المختلفة أو أن يفرضوا على العلماء هذه المناهج . وإنها بدأوا بدرسون فقط المناهج التي يسير عليها العلماء خلال أبحاثهم . أن أصبح المناطقة تابعين العلماء لا أسيادًا لهم ، وأن يكتفوا بوضع نظرية الاستدلال ، لانها أهم وظائف لهكر الإنساني ودراسة طبيعة الحمل والصواب، والعمليات التي يمز فيها العقل بين الواحدة من هذه والآخرى، وفي طبيمة اليقين وأنواعه ودرجاته ، مدون أن يغرض أي نوع من أنواع التفكير أو الإستدلال على شخص من الاشخاص، وقد تنبه مناطقة بورت رويال إلى هذا من قبل فقالوا إن عقلا سلما ومتنبها على

<sup>(</sup>١) بول موى : للنطق وقلسفة العادم ( ترجة الدكستور فسؤاد ركريا ) ص ٧٧

المنصوص ، يستطيع أن يستدل على الوجه الأكل بدين أن يفكر فى القواهد المنطقية التي يذبغى مراعاتها . بل يستطيع هذا رهو بجهها (11 . فغائدة المنطق الحقيقية إذا ، هى اكتشاف الحطيا فى الحجج المقدة وأن يعينها لمن يقع فيها ، لم تعد للنطق إذا غير فائدة جدلية ، ولن تكون له بعد ، فائدة فى البحث فإذا كان عمل المنطق هو أن يعين الحدود التي يمند عليها سلطان العقل . وأرب يبحث بحثا كاملا ومفصلا فى مصادره ، فإنه يسكل هذا العمل ، بأن برفض كل ما يطلب من العقل فى أثناء توصله إلى الحقائق فى جميع العلوم .

لكن إذا كان عمل المنطق هو اكتشاف الاغاليط فى الحجيج ، فهذا لا يكنى لان يجمل منه علما أو فنا

يقول جوبلو و Goblot ، كل العلوم . حتى أكثرها نظرية ، يمكن أن يكون لها تطبيقات وقد حاول فنت و Wundt ، الألماني أن يعز بين علوم نظرية وعلوم معيارية والعلوم المعيارية هي المنطق والانحلاق والجالل . ولكن جوبلو برى أن هذا النفسير خطأ ، لأن كل العلوم نظرية ، يمعني أن غايتها إقامة ووضع حقائق عمينة ، وأن نستخرج من هذه الحقائق علا وأسبابا ، ومعيارية بمعني أن من المسكن إستخدام هذه الحقائق لتوجيه العقل . فالقواعد العملية ليست إلاصورا مختلفة تعبر عن حقائق نظرية . فلا يوجدإذن نوعان من العلوم، لفطرية ومعيارية . كل علم نظرى هو في الوقت عينه عملي ، والفن ون من حيث إنها تطبيقات العلوم ، ليست شيئا آخر إلا حقائق هذه العلوم نفسها منظمة بشكل عاص . والمنطق إذن فن بالمعني الذي تعلق به إسم الفن على الرياضيات وعلم عاص . والمنطق إذن فن بالمعني الذي تعلق به إسم الفن على الرياضيات وعلم

الطبيعة والعلوم الآخرى . وهذه الفڪرة التي ينشي جوبلو إليها بعد مناقشة طويلة من أقيم الافكار في هذا الموضوع (١) .

والمنطق من ناحية ثانية يستند على أحكام القيمة . والقيمة تطلق ـ بصفة عامة على الصفة التي تجعل أشياء معينة تستحق التقدير . وحكم القيمة هو الحكم الذي يعترف للأشياء بهذه الصفة، ومن أمثلة أحكام القيمة \_ الاحكام الجالية والاحكام الاخلاقية والاحكام المنطقية . والاحكام الاولى تقرر جال أثر فني ، والثانية تقرر خبرية . فعل إنسـاني ، والثالثة تقرر صحة وحقيقة فعل عقلي. وهذه الاحكام قد تكون موجبة كما قد تكون سالبه ، موجبة : أي تثبت للشيء القيمة التي ينبغي أن تكون له ، ونتوقع أن توجد فيه وسالية ، إذا نفينا عن الشيء هذه القيمة . والقم تنتهي إلى ثلاثة انواع رئيسية : فم الأخلاق والجمال والحق، وهذه الأنواع لموضوعات العلوم المعيارية الثلاثة المشهورة، وقد أطلق عليها معيارية ، لانها تعبر عن طابعها الخاص من حيث علاقتها بالقيمة وأحكامها. وعلم الاخلاق يتخذ الحير معياراً له ، ويتخذ علم الجال الجال نفسه ، وعلم المنطق ه الحقيقة، (٧) ويقول موى ، ويتمنز العلم المعيارى عن العلم المألوف با"مه يتكون من أحكام قم ، وبا"نه يضع أسس هذه الاحسكام با"ن يستخلص ما يسمى بمعيارها - الحير والحق والجيل - ومثل هذا العسلم لا يكني بوصف موضوعه ، وبيان القوانين التي تحدد طبيعته ، بل يمز في موضوعه بين الاشكال الصالحة والاشكال غير الصالحة ، ويقرر نوعا من الندرج بين هذه الأشكال ،

ldid p. 2 (1)

ويلاخط موى أن العلم المعياري يصل إلى هدفه دون أن يستمد أسباب ترجيحاته أو أحكامه من شيء سوى الموضوع ذاته . إنه يختلف عن العلوم الآخرى غير المعيارية التي تعني بترتيب الموضوعات التي تقوم ببحثها ترتيبا تدريجياً . إن هذه العلوم الآخيرة تفعل هذا بناء على غاية خارجية . ويعطى مــــوى مثلا لهذا علم الطبيعة · إن علم الطبيعة حين بحث في الطاقة · إنه يمز بين أشكالهـــا الملما واشكالها الدنيا طالما كان من انحائه , تدهور الطافة ، ولكن لا عدث هذا إلا بالنسبة إلى و محصل ، هذه الطاقة في ﴿ عليات التحول ، ولكن هذا المحصل لا قيمة له و فنزيقية ، إن كل قيمة لهذا الحصل أنا هي و بالنسة ، فقط لغايات خارجية هي و غايات ، الصناعة، غايات عملية ، لا تقصل بالقيمة الطبيعة وهي جوهر البحث الفيزيق . إن كل هذا خارج عن مجال علم الطبيعة بمعنساه الصحيح . أما العلوم المعيارية فتختلف إختلافا بينا عن كل هذا . فني علم الاخلاق يكون الحكم على الظواهر الاخلاقية مستمدا من أصول جوهرية في الاخلاق ذاتها ، مدون أي إعتبار آخر ، إن الاخلاق . تنطوي في ذاتها على غايتها ، وترى نفس الامر في علم الجال ، لا يحقق جال شي. غاية صناعية خارجة عن مجال هذا العلم. وكذلك الامر في علم المنطق . يمكون الحق هو غاية في ذاته ولذاته . وينتهي موى إلى القول بأنه . في العلوم المعيارية تبني أحكام القيمة على أسس داخليــة هي جزء لا يتجزأ من بجال العلم ذاته ، فالمعيار شيء أصيل في العلم المعياري وهو الذي بكون موضوعه الخاص. (١)

وقد لاحظ لالاند التوازى الشكلى بين العلوم المعيارية الثلاثة : توازيا يعين على فهم طبيعتها . يرى لالاند أنه كان لكل علم من هذه العلوم المعيارية

<sup>(</sup>١) موى : النعلق وفلسفة العلوم . ﴿ (١) س ٢٤ ترجة الدكتور فؤاد حسن زكرها .

التفكير والتظم ، وكان يتم بسمة السنة الآمرة الجازمة بين الناس . وتقاليدم والتفكير والتظم ، وكان يتم بسمة السنة الآمرة الجازمة بين الناس . وتقاليدم السائدة المسيطرة . لم يكن الآخلاق في أول أمره انهمانا داخلياً ، وانشاقا من طبيعة الاخلاق ذاتها . بل كان تراث الآباء ، واخلاقهم وسنتهم الني درجوا عليها . وكان العرف والتقاليد بما لها من طابع يكاد يكون شه دين . وكان علم الجال بنحصر في قواعد تقليدية ، توقيعية وموسيقية ، ترتبط أشد الارتباط بالطقوس الدينية . وكذلك كان المنطق ـ يرتبط بالنحو في بدء الامر ولا يخرج ننه ، ويسير على قواعده ، وكان يفرض نفسه على الساس بوصفه بحوءة من قواعد الطقوس ومن الاجرامات الفظية التظيمية .

ويرى لالاند أن هذه الأوامر الجاعية في التصور الفردى قد اتخذت صورة الحدس وصورة النوق الشخصى. فالحاسة الحلقية والضمير الآخلاقي التاقائي المدى يقان نفسه مصوما من الحطأ بناظره الدرق في الفن و البيداهة ولا المعنف كل هذه وإذ أن البداهة نوع من نفوق الحقيقة ، ولكن من الناس من يفقد كل هذه الاورامر الجمعية في الشمور . يفقدون الحاسة الاخلاقية كما يفقدون النوق الحال كما يتسكرون فيكرة الحقيقة ، والحقيقة اسمى مضمون في العلوم الميارية والمنطق اعلاها ، فلا بد إذن أن يفتقل المنعلق من الطابع التلقائي مقائم على الاجراءات المقطيمية إلى الطابع التأملي الإدراكي التأملي فاية في أن يمكون هذا اللا الدان يقوم المقل بتحسين العمليات العقلية التي يقوم بها - لكل علم حتى يبلغ هذا العمل الحقيقية ، أي لا ينبغي أن يمكون المنطق علماً علم حتى يبلغ هذا العمل الحقيقية ، أي لا ينبغي أن يمكون المنطق علماً منطسوياً على ذاته ، بل هو علم وفن في الآن عينه ، فلا ينبغي أن

يكون معرفة نظرية بحقة النفكير الصحيح دون أى تطبيق على فحسب أو أنه وسيلة علمية لإجادة النفكير فحسب ، بل عليه أن يقوم بالامرين . فالمنطق إذن هام في الناحية الصلية ، وفائدته موجبة وسالبة ، ولكن فائدته السلبية أكثر. إنه يكشف عن الإستدلالات الباطلة ، كما أنه ببين لنا عدم كفاية الاستدلالات الى تبدو في ظاهرها يقبنية . إن عمله الهام الحاسم لا يتضح في كشف الحقيقة ، بقدر ما يتضح في تجنب الخطأ . إنه عالق روح النقد . (١١)

 <sup>(</sup>١) موى: التعنق وفلسفة العلوم ١٠ ص ٢٥ ـ ٢٥ وأمديه الالاند: التوازى الشكل.
 بين العلوم الميارية بالحجة المينافيزيجية ١٩٥١.

## الفصي لالرابع

## المنطق والعلوم الإنسانية

وأينا الاختلافات المتمددة حول طبيعة النطق . هل هو علم أم فن ؟ ورأينا كيف اعتبر فنا من ناحية ، وعلما من ناحية أخرى ، وكيف أطاق عليه لقب الآلة ونظر البه على أنه آلة للمينافيزيقا بالذات ، وقد أدى هذا الاتصال بين المنطق والمينافيزيقا واعتباره آلة لها ، أن حاول بعض العلماء إعتبار المنطق علما غير قائم بذاته . بل هو جزء من مباحث أوسع مجالا منه يندرج تحتها ويمكون جزءا منها ، وتعددت النظرة البه من هذه الناحية - كل عالم من وجهة نظره - على أنه عكن تلخيص الاتجاهات في فهم المنطق على أساس أنه جزء من ماحث علوم إنسانية فيا بلي :

١ - الإنجاء المبتاء إلى ٢ - الإنجاء السبكلوجي
 ٣ - الإنجاء اللغوى
 ٢ - الإنجاء اللغوى

#### ١ \_ الانجاء الميتافز يلي

نقصد بالإنجاء الميتافيزيق هنا ، المحاولة العقلية التي ترمي بها البيتافيزيقا ضم المنطق وابتلاعه في أبحاثه واعتباره جزءا لا ينفصل من مذهبها المسسام في الوجود .

ونحن نجد فكرة المنطق الميناويزيق هذه لدى أرسطوطاليس نفسه ـ كاقلنا ـ والسبب في هذا ۽ أن المنطق لم يوضع فقط ليكون منهجا اللم الاول عند أرسطوطاليس ، بل اتصالت حقائق المنطق بحقائق المينافيزيقا اتصالا كليا · بل لم يكن هذا كل الاتصال فى رأى بعض مؤرخى الفلسفة كبرانتل "Prantl" بين المنطق والمينافنزيفا عند أرسطو إنهم برون أن المنطق عند أرسطو هو علم الفكر الغير، وى من حيث هو متطابق مع الوجود، أو كما عبر عنه الهجليون فيا بعد علم الفكرة المجردة، فالافكار إذا أخذت فى ذاتها وتجردت من إحتالات العالم الحيى ، فإنها تشكون وتترابط بشكل ضرورى وهذا الشكون وهذا الترابط لافكار بجردة ، هو ، وضوع المعرفة أو هو المعرفة ذانها ، والمعرفة كل واحد .

وإذا بحتنا المنطق ، مبادئه وأقسامه من وجهة نظر مينافعزيقية ، وجدانا أنها من صميم المينافيزيقيا ، يقوم المنطق على بحموعة من القوانين البديهية ، وهذه القوانين هي : قانون اللناتية وهو أن الشيء هو هو ، وقانون عدم التناقص وهو أن لشيء لا يمكن أن يمكون هو ولا هو في الآن عينه ، وقانون الثالث المرفوع وهو أن الشيء إما أن يمكون لا هو أو لا لا هو في الآن عينه ، وقانون الملية ، وهو أن لكل معلولا علة .

هذه القوانين هى قوانين ميتافيزيقية فى جوهرها، هى مبادى. بجردة موجودة وجودا سابفا على كل نفكير، وتستند عليها حقيقة المعرفة. ونقصد بمجردة أنها صورية ، وبأنها موجودة وجوداً سابقـا ، أنها ملزمة للفكر من حيث هو فكر، فهى قوانين وجودية تخضع لهـا سائر الموجودات.

أما التعريف فقد أقم أيضا على أصل ميتافيزيق، إن الغباية من التعريف التوصل إلى و المكن ، إلى و الماهية ، أو يمعنى أدن إلى الحقيقة الكاملة العقلية

Hamelin - Système - p. 93. Tricot - Traité pp. 3342 - 1

ثم أن هذا المنطق أيضا يستند على فكرة المنهوم ، وهى تذهى فى آخر الاسر إلى تجريدكامل ، وقد أفيت فكرة البرهان أيضا علىأساس ميتافعزيق . فالبرهان، وهو قياس مقدماته يغيفه ، هو بحث فى الحق المطلق .

فالمتطق الارسططاليسي إذا هو ميتافزيقا بحتية. ومع أن هماملان المسالة Hamelin يشكر هذا ، وبرى أن أرسطو لم يذهب إلى المدى الذي ذهب الله هيجل ، وأهم إعتراض عنده ، هو أن الوجود الذي يبحثه المنطق هو ، غير الوجود الذي يبحثه المنطق هو ، غير الموجود الذي تبحثه المنافزيق هو الجوهر الاولى أو المعقولات الاولى ، بينها الوجود المنطق هو المعقولات الثانية . فلا معني إذن أن نعبر المنطق علم الوجود المجرد أو وأنه علم الفكرة (ه) »

ولكن مها قبل في المنطق الارسططاليسي واستقلاله ، فيم منصل أو ثق اتصال بالماحث الميتافيزيقية والوجودية الفلسفة الارسططاليسية ، مدّم النوعة الميتافيزيقية هي التي سادت المنطق الارسططاليسي بعد أرسطو عند تلامذته من المشائين ، وقد أدركوا تماما الصلة بين منطق أرسطو وميتافيزيقاه .

ثم أنى الرواقيون، وهم يختلفون أشد الاختلاف مع أرسطو كما ذكرنا، فى جميع أجزاء فاسفته ؛ وقد وضعوا منطقاً يختلف أشد الاختلاف عن المنطق الارسططاليس، لم يعد الحد عندهم، كما عند أرسطوطاليس، النوصل إلى ما هية الاثباء، بل الحد عندهم إسمى، ولم يوافقوا إلا على صورة واحدة من صور الاقيسة وهى صورة يكاد يكون الفضل فىوضعها عائدا البهم، وهذه الصورة هى صورة الاقيسة النرطية، إتصالية وانفصالية، وهى نقوم على فكرة الارتباط

Jbid : P. 93 (1)

العلى بين المقدم والتالى . ولكن أنيست النظرة الرواقية أيضا نظرة ميتافريقية ، والمنطق الرواق أيضا جزء منالميتافيزيقا .

أ. فقدت النوعة المبتافيزيقية قيمتها في العصور الوسطى ، هاجمت المسيحية فكرة نفاض المبتافيزيقا في الإبحاث المنطقية ، ومحاولة اعتبار المنطق صورة أو جزءا من أجزاء المبتافيزيقا . ولذلك حذفوا البحث في البرهــــان من المنطق ، واعتبروا المنطق الحقيق يقف عند آخر التحليلات الأبرل (١), ولمكن ما لبث المسيحيون أيضا أن استخدموا كثيرا من أجزاء المنطق في ابحاثهم اللاهوتية .

أما فى الإسلام فقد هاجم المسلمون أو بمنى أدق الفقهاء والمتكلمون الذين المقلبة الإسلامية أصدق تمثيل عاجم هؤلاء المنطق لاستناد أبحدائه على أبحاث المبتافيزيقا ، أو لكونه مبتافيزيقا فى ذاته . أى أنالمسلمين توصلوا إلى فكرة الصلة بين أبحاث المنطق وأبحاث المبتافيزيقا ، وانكروا أن تكون غاية أى منطق عقلي هو الوصل إلى الماهية الكاملة إلى هذا يؤدى إلى أن المحث المنطق يصل إلى محاولة تحدد الذات الالحية ، وغيرها من الموجودات والمكانسات التي لا يمكن التوصل إلى حقيقها ، لأن العلم بها توقيق لا نوفيق كا أنكروا مادة القضايا ، والقياس البرهاني ، وهاجو العلية الارسططاليسية ، ولهذا نجد التعارض الكامل بين الفكرين ، فكرة الزعة التجريبية عند المسلمين في منطقهم المقلي ، والزعة المبتافيزيقية في منطق أرسطو (٢) .

أما فى العصــــور الحديثة ، فقد هوجمت فكرة ميتافيزيقية المنطق هجوما شديدا وبخاصة من أصحاب النزعة العملية ، الن حاولت أن تقم المنطق على

<sup>(</sup>١) النار : منامج : القدمة

<sup>(</sup>٢) المعدر الحابق: أظر فصل التائج العامة البعث

أساس سيكلوجي ، فنقده بيكون وهيوم وجون إستيوارت مل ٬ وغيرهما من فلاسفة تجربيين .

ولكن سيادة المتافيزيقا على الإبحاث المنطقية ، ما لبت أن وجدت مكانها الممتاز عند كثيرين من ألفلاسفة . ظهر كانت المنفلة واعتبر المنطق الارسططاليسي أو المدرسي صوريا بحتا وجردا من كل مضمون ورأى أنه منطق مكمل ، كنطق صوري ، لم يتقدم خطوة واحدة منذ أن وضعه أرسطو . ولكه وضع بحانب هذا المنطق الصوري الارسططاليسي الذي يبحث في القوانين الضرورية العقل ، فكرة منطق متسامي في كتابه . نقد المقل المجرد . ويبحث كانت في هذا المكاب كيف توجد التصورات العقلية أو مقولات المقل ، وكيف ترقيط مع بعضها إرتباطا أوليا ، وكيف تنطق تعلق أوليا بالاشياء . والمنطق المعرفة ، وهي تقابل مادة المدفة التي يصل البها بوسائل تجربية ، وهذا المنطق تحليلي ، إذا أخذناه بالمني الارسططاليدي وهو الجرز ، الجوهري من النقد عليلي ، إذا أخذناه بالمني الارسططاليدي وهو الجرز ، الجوهري من النقد ، وهو يقوم على أسس منطقية بحنة .

ويقابل التحليل ، الجدل . La Dialectique ، متعلق الظواهر . والجدل المتسامى ـ أو بهنمي أدن ـ نقد الجدل المتسامى ، إنما يبحث في المعرفة المكتسبة ، حين نطبق هذا الجدل في عالم الجواه \_ (١) .

ولن نخوض في هذا المبطق ، فهو خارج عن نطاق بختا ، ولكنا أنوى أننا أمام منطق مجودي بختلف تماما عن المنطق الصورى العقلي .

Tricot Traite. p.p. -37 (1)

وإذا ما وسلنا إلى هجل ، Hegel ، نرى فكرة ميتافيزيقية المنطق تصل إلى أوج قوتها . وقد تباأر هجل بكانت . وقد حباول هجل أن يجدد من منطق أرسطو القديم ، وأن يدفع العقل الإنساني إلى تطور أو تقدم تركيبي بواسطة منهج جدلي جديد ولكن في نطاق الكيفية ، والمنطق عند هجل ، هو ميتافيزيقا بخة ، وما نهتم به نحن الآن إنما هو رأيه في المنطق .

المتعلق عند هجل علم مثالى ، ويعرفه بأنه ، علم الفكر من حيث هو في تطور وتوافق مع الوجود ، وفي موضع آخر يقول إنه فاندون المبادى. المجردة في "صورة ، والصورة عنده هي الوجود ، والمبادى، المجردة هي المبادي. العامة التي يتفق كل موجود ممها في وجوده وفي تطوره .

وقد ترك هجل أثره العظيم ، فيمن بعده من مفكرين ألمان وغير ألمان ، بل وأيضا في كثيرين من المفكرين الفرنسين كهاملان ومايرسون ، وأثره العام لا يضارع في كثير من المدارس العلمفية الحديثة التي اعتنقت آراءه وصورتها بأشكال مختلفة متعددة (١).

و لكن هل استطاعت الميتافيز بقا أن تبتلع المنطق؟ إن المنطق ما زال قائماً كنطق، بل وأخر حت منه مباحث كانت تعد من صمم الميتافيز بقا . إن قوانين الفكر الاساسية لم تعد من أجزاء المنطق عند الكثيرين، إن الفكرة التي تقرر أن الوجود المنطق أو الاستحالة المنطقية لوجود شيء في الفكر أو في غيره، كاجتاع النقيضين مثلا أو عدم إجتماعها، تقوم على الامكان الوجودي أو الاستحالة الوجودية لوجود الشيء في الحارج، ليست مبدأ بديهيا أو مسلماً الآن

Ibid: p.p. 38-42 (1)

إنه ليس من الحمّ أن تسكون العملية النقلية المنطقية علية مينافيزيقية أووجودية ، كما أن مبدأ العلية لا يبحث في المنطق الآن كبسدأ مينافيزيق بل من وجهة نظر تجربيبة استفرائية . ففقدت النزعة المينافيزيقية فيمتها في الأبحاث المنطقية .

ثم إن المشكلة الهامة من : هل من المكن أن يوجد منطقان ؟ منطق عقلي ومنطق وجودى - واهل كانت كان أعمق المفكرين حين قرر هذا.

ولا نفسى أيضا أن هناك إتجاهات أخرى أضعفت من فكرة ميتافيزيقية المنطق ، وحاولت أن تتجه به إتجاها عمليا وضعيا . وهذا يعود إلى تقدم العلوم الوضعية في عصرتا الحاضر .

#### ٢ ـ الانجماه السيكلوجي :

يحدد كوتيرا ( Couturat ) الانجاه السيكلوجي في المنطق ، بأنه محارلة علم النفس ابتلاع الفلسفة وضها إلى أبحاثه واعتبارها جزءا منه ، ويشرح كوتيرا هذا الاتجاه أو هذه النظرة بأسباب وعلل قاريخية (١).

كان علم النفس علما وصفيا ، عمله هو تحليل العمليات العقابة. وكانت ملاحظة الشعور هي الحقيقة الوحيدة المؤكدة في علم النفس ، ولكن علم النفس اتجه إتجاها آخر ، فتحول إلى علم تجربي وضعي يمارس ويطبق في المعامل ويخضع لمقاييس ، ويستخدم أدوات ومناهج خاصة . غير أنه احتفظ بالرغم من هذا بمحاولة معالجة المسائل الفلسفة ، وإمدادها بالسناس والمواد اللازمة لها .

<sup>(</sup>١) يه بركوتبرأ خير من كب عن الاعجاهات النطبة في مقاله ألهام.

Les Tendances Logiques contemporaines

1977 منا المال المناور رام الماليانيزينا والأخلال عام 1977.

بل يدى علم الفس أن الاعمال العقلية والاعمال الإرادية إنما تحدث في الشمور، في إذاً تخضع الملاحظة السيكلوجية. وبهذا أمكن رد المنطق إلى سيكلوجية الإرادة. والمنبج في هذا واضح وهو في الحمالين واحد. وهو اعتبار العمليات العقلية حالات بسيطة من حالات الشمور والشمور هر مادة علم الفس و وكا حاولت الميتافيزيقية من فيل أرف تعتبر المبادى. الاساسية التي يقوم عليها المنطق ، مبادى وميتافيزيقية واول علم النفس أن يعتبرها نفسية. فقانون الذائية وقانون عدم التنافض قانونان نفسيان. وكذلك قانون الحلية قانون نفسي .

كداك يعتبر هذا الانجاه الحكم وحدة الفكير الاولى عصرا نفسيا. إذا أن الحكم هو علية إدراك ثم أن الغاية من المنطق هو التوصل الى البقير ، واليقين حالة نفسية ، يسيطر عليها قانون العلية ، كما يسيطر علي أية حالة نفسية أخرى أى أنه ناتج عن حالات سابقة ، ويقصل محالات إما سابقة في الوجود وإما لاحقة .

كان بر تأجرراس أول من حاول هدم المنطق ، بل العقل من حيث هو عقل واعتباره مظهرا نفسيا ذاتيا ، وقد قرر هذا في عبارته المشهورة والانسان مقباس الاشياء جميعها . ثم نرى المذهب الفسى الفلسق الذي يشكر المنطق لدى مو تقى وهبوم ثم لدى شيل عنل النزعة الانسانية الانجليزية ثم ساد المدرسة البراجانزمية عند بيرس ووليم جيمس غير أن أهم فيلسوف نجد عنده محاولة لود المنطق الى علم الفس هو ديكارت . يرد ديكارت الحكم الى العقل والى الارادة ، كان الحكم يعتبر قبل ديكارت منطقيا بحتا ، أى عقليا يعود الى قوة واحدة من القوى الفكرية ، ولكن ديكارت رده الى قوتين قوة عقلية وقوة سيكلوجية ، وجعل الفكرية ، ولكن ديكارت رده الى قوتين قوة عقلية وقوة سيكلوجية ، وجعل

هذه الغرة الثانية هي العنصر الاساء في الحكم . اذ أن الحكم الحقيق لا يشكون إلا اذا أيدته الإرادة ، وهي عده التي لا تخطى ، لانها تمتد إلى ما وراء الضوء الطيعي الذي برى الأشياء فيه بوضوح ، وبهذا نجد عند ديكارت محاولة لمزج المطق بعلم النفس . ثم نجد هذه المحاولة بعد ذلك عند جون استيوارت مل ، اذ أنه أقام منطقه على أسس سيكلوجية . أقامه على فكرة ، تداعى الحواطر ، فكل فكرة متصلة بما قبلها ، والخواهر الإنسانية كلها تسير طبقاً لقانون عامهو القانون فكرة متصلة بما قبلها ، والخواهر الإنسانية كلها تسير طبقاً لقانون عامهو القانون أعكم بأن ظاهرتين من الطواهر يتصلان بمضها إنسالا عليا ، أي يدوران مع بعضها وجودا ، عدما ، فإذا وجدت العلة وجد المعاول ، وإذا انعدمت انعدم وبحدث هذا طبقاً لقانون الإطهراد في وقوع الحدوادث ، وهو قانون نفسي بحت (١).

ولكن هناك اختلاف كبر بين القوانين السيكاوجية والقوانين المنطقية فالفوانين المنطقية في التابع المطرد بين الظواهر ، والثانية هي فوانين طبيعية ، أى هي التابع المطرد بين الظواهر ، والثانية هي فوانين مثالية ، أى فوانين يغنجي للفكر مراعاتها لمكى يكون متوافقاً وصحيحاً ولا يستطيع الفكر أن يخرج عليها ، إن أراد أن يصل الى الصحة في إستدلالاته . ويرى الاستاذ كينز أن الفرق بين الاثنين هو : أن علم النفس ينظر إلى فوانين وري الاستدلال من حيث إنها فوانين مطردة ، قوانين قسيطر على اطراد الافكار الني تقدمها لنا الحبرة ، وبشكل عادى . فهي قوانين طبيعية تجريبية أما المنطق فهو يبحث فوانين الاستدلال ، قوانين منظمة وآمرة ، لها صفة الأمر لما تقدمه من

Mill: A. System p. 215 and Cohen and Ntgal: An (1) Introduction to Logic and Scientific Method, p. 267.

 عك ، نسطيع بواسطه أن نمز صحيح الاستدلال من فاسده ، وتعين طبيعة العلاقات الصورية بين العمليات الفكرية ،

و بلاحظ كينر أيضاً فرقاً آخر بين العلين. فيينها علم الفس علم واقعل فإن علم المطلق علم مثانى ، إن المنطق عند عمل الفس اختلافا هاما. إن عمل الفس يحث فى كل الطرق التي نصل بها الى نشائع ، أو فى كل الضروب التي تتولد فيها فكرة عن فكرة ، لان مبدأ تداعى الخواطر أو أى مبدأ نفسي آخر بقرا التولد بينها المنطق يبحث في الاستدلالات من حيث صحتها أو عدم صحتها ، وترتب حكم على حكم ، للوصل إلى نقيجة صحيحة ، ان عملم النفس يبحث في علبات الفكر ، بينها يبحث للمنطق في و تناجه به ان علم النفس يبحث في مصدر أفكارنا ، بينها علم المنطق يبحث في صحيحاً ١٠).

أما جو بلو فيرى أن علم النفس وصنى يبحث فى الطواهر النفسية كما هى ، بدون أن يضع مقاييس أو معايير للحق أو الصواب ، بينها المنطق معيارى يضع هذه الفوانين : فالأول علم و الواقعة ، والنانى علم الحق ، الأول : علم طبيعى والنانى : علم حقيل ، بر.

وبما أن علم النف علم ، طبيعي ، فإن قوانينه مرتبطة بالزمان. أى أن الفوانين السيكلوجية تشرح الارتباط العللي بين حادثة وأخرى في زمان من الازمنة ، فهناك اذا ضرورة علية Necessite Causale في الزمان بين حادثتين ، لا بد من وجود الاثر والمؤثم في وقت محدد لكي تم الظاهرة النفسية ، ويتحقق

Keynes: Formal Logic, p.p. 5 - (1)

Coblot - Traité, p. 13 (v)

القانون السكلوجي . أما الضرورة المتطقية ، Neceatté Logique ، التي تتحقق طبقا القانون المنطق ، فهي غير مرتبطة بالزمان ، وإنما يمكن لتحققها ، مجرد ارتباط لازم لروما عقليا بين تصوريين يمكونان قياسا . أي أن الصلة بينها لا ينبغي أن تمكون على أساس ضروري لوجود التتاج في الزمان ، بل تمكن الصلة العلية البحثة بين الاثنين . فالنتيجة في د المنطق ، تشج مبدأ ( principe ) يحيث تمكون صحيحة اذا كان ، المبدأ ، أو و المقدمة ي صحيحة ، غير أن هذه النتيجة ليست ، فعل ، المبدأ . انها لا تأخذ مكانها بالضرورة في نسيج الفكر بعد المبدأ ، كواقعة أدت البها واقعة أخرى .

أما العنرورة العلية فلا بد لكى تتحقق أن تتمين الوافعة العقلية أو الحدث العقل أو الطواهر العقلية بسوابق تجربيية ، أى مقدمات تجربيية ، هى عللها وعلم النفس لا يتم بالصواب أو الحطأ لفكرة ما . انما للحكم الحساطىء عده نفس الفيمة التى للحكم الصادق ، لان منهجه وصنى ، بينها ما يعمله المنطق هو النمييز بين الحطأ والعسسواب أى أن علم النفس يبحث فى أى الشروط توجد اى فحكرة عقلية أو اعتقاد ما ، بينها يبحث المنطق فى أى الشروط يغبغى أن تكون (١) .

ولعلم النمس نطاق آخر غير المنطق. ذلك أن المنطق ببحث في العمليات الفكرية بحثا موضوعيا بينها ببحث علم النفس العمليات العقلية من ناحية ذاتية . فعلم النفس ﴿ علم ذاتى ﴾ وعلم ﴿ المنطق ، وعلم موضوعى ، والمنطق علم واجب ، علم العضروة الثابتة ، وعلم النفس علم يمكن ، علم المتغيرات ، .

Goblet : Traité p. p. 13-21 (1)

وبرى موى أن علم النفس هو العلم الوصق للظواهر النفسية ، وهو يفحمها من جهة تضامنها وتنوعها . أما المنطق فهو علم انتقاء وتقدير ، إنه يتعلق بدراسة العقل وحده . أى أنه هدرس النفس التي تعرف وتتمسسور . وهو يحكم على اتجاهات العقل وعلياته بناء على فكرتي السواب والحطأ ، ويعبر موى عن المنطق حمل العقل بأنه دراسة النشاط الذهني وهو الشعور بهذا الشعور أى هوشعور من الدرجة الثانية . إن دوره يأتي بعد علم النفس وهو امتداد له ولكنها مختلفان أشد الاختلاف (١) . هناك إذن اختلاف كير بين العلين ، وهما مختلفان طمعة وغانة .

#### ٣ ـ الاتجـاه الاجتماعي :

# علم الاجتماع والمنطق

عدد كو تيرا الانجاء الاجتماعي في المنطق، بأنه محساولة علم الاجتماع ابتلاع الفليفة عامة والمنطق خاصة ، واحلال نفسه مكانها. وذلك أن الجماعة الإنسانية هي اتحاد تقول انتشارك ويقجه بعضها باستدرار نحو البعض بل أن الجماعة الإنسانية لا تتحقق إطلاقا إلا على هذا الاساس ويدعو الى هذا قونان كيرتان انترغم الالسان على الاجتماع هما : الفكر والكلام . أما الحقيقسة الفحكرية فهي حقيقة إجتماعية ، أى انها ليست اعتفادا ذاتيا ، بل هي حقيقة موضوعية التحق عابها الجماعة ، وتكون تناج شعور خاص يعد لها أو يعولها أو يلغيها ، فالإنسان لا يمكن أن يعيش منفرداً . وهو لا يستمد من الجماعة

 <sup>(1)</sup> أعلم الدرض الوائدم الحق كتبه موى عن حسيدًا الونسدوم في كسابه المعلق وظفة العلوم - 1 ص ۲ – ۲٦

عاداته العملية فحسب ، بل يستمد أيضاً عاداته العقلية ، ومحك المعرفة عنده هي الجماعة ، ومحكرة الحق والصواب ، كلها تعبيرات إجتماعية .

أما عن اللغة ، فهى نتاج المجتمع ، ولا تصدر إلا عنه ، والمنطق يستند على اللغة ويتصل بها أو تق اتصال . يقول جو بلو ، إن الحييساة الاجتماعية ، هى التي توجه الإنسان إلى البحت عن الحكم الكلى (١) .

و برى علماء الاجتماع أن المنطق هو المناهج الفكرية التي تضمها الجماعات الإنسانية خلال تطورها التاريخي ، فهى إذاً تصبر دقيق عن الوظائف الفكرية للمقل الجمعي أثماء تطوره ، وليس للمقل الفردى من حظ سوى المشاركة فيه من حيث هو عضو في جماعة .

والنبيجة التي يذنهي اليها الإجتماعيون، هي أن فواعد المنطق قواعد . صنوعة بجعولة بجعل انجتمع ، وليست بديبية بينة بذاتها ، غريرية فيه ، فإذا فابلنسا هذا المبحث الاسساسي في النطق ، مبحث قوانين العكر ، ثرى أن المجتمع هو الدى صنعه في زمر . إجتماعي مشاخر . إن الانتروبولوجيين قد وصلوا ، هي يبدئون المقليبات الدائمية المختلفة في استراليا ووسط أفريقيا ، إلى أن أطدال الإنسانية الأدل هؤلاه ، لا يستطيعون تصور الإستحالة المنطقية لوجود المتنافقات . بل إنهم بمكنهم تصور وجود شخص بعينه في مكانين مختلفين و من المتنافقات الأولية بديهيات تنفق عليها العقول . إن المجتمع هو الذي أوجدها وصنعها .

ساد قانون التطور الحياة البشرية ، وأخذ المجتمع يكون شيئا فشيئاً لفــه

Goblot : Traité, p. 30 (1)

عقلية ، تغرضها على عقول أفرادها . فأوجدت تصور ﴿ الحقيقة ﴾ و ﴿ الصدق﴾ و . الحق ، وكلها معابير اجتماعية .

ولم يتوقف الأمر عند هذا . بل صدر عن الجاعة ، أدق التعيرات المنطقية وعلى غرار أنظمة اجتماعية ، وهذا ما نراه في فكرتى ، الجنس والنوع ،

أما كيف حدث هذا ، فإن أبسط وحدة إجهاعية وأكثرها بدائيسة هي العثيرة ، ثم الاتحاد . ثم القبلة ، والفيلة في نظر الدائي هي العالم كله ، وضع في إطارها اتحادين وكل اتحاد يشمل عشائر ، وعشائر كل اتحاد تختلف اختلافا بينا عن عشائر الاتحاد الآخر . . إذا كان العالم هو الفيلة ، الفيلة تشمل إتحادين، فقد اعتقد البدائي أن الإتحادين يشملان كافة الموجودات الإنسانية وغيرالإنسانية المتعارضة تعارضاً عطلة بمنزاً . إذا وضعت الأشياء البيضاء في قائمة الاتحاد وضعت المتعارف قائمة الاتحاد الآخر . اخدادها الأشياء البوداء أو نقائمة إتحاد ، كان القمر ، النجوم المبلة في قائمة مضادة ، وفد أخلا الشمل في قائمة إتحاد ، كان القمر ، النجوم المبلة في قائمة مضادة ، وفد رأى الدائيون الاستراليون أنه لا بدأن يمكون بين الاتحادين إختلاف ما في جوهر المبائل أحيانا وأحيانا أخرى في أعراضها.

من هذا التقسيم البعث تلك الفسكر تان المتطقيتان المتاز تان اللتان بحدهما في تاريخ المنطق في كل من النطق في كل تا الجنوب الاجتماعي وتشكلت على أساسه ـ فأخذت في كل تا الجنوب من نظام الاتحاد ، وفي كرة النوع من نظام العشيرة ، ومن المفهوم أن الناس استطاعوا وضع الاشياء في تقسيات وأصناف لانهم هم قسموا وصنفوا أنضهم من قبل ، وبمعني أدق ، إنهم حققوا في تقسياتهم من قبل ، وبمعني أدق ، إنهم حققوا في تقسياتهم من قبل ، وبمعني أدق ، إنهم حققوا في تقسياتهم من قبل ، وإذا كان هناك تقسيم

للسائل يسلسلها فى وحدة كاملة وينظمها طبقاً لحتلة موحدة ، فإن هذا إنما يعود إلى أن التفسيات الاجتماعية متماسكة ومتضامنة وتنكون وحدة تفتهى اليها \_ هى الفيلة فوحدة التفسيات المتطقية المقلية ليست إلا رديدا لوحدة الجماعة.

وينبغي أن تلاحظ أن الحيوان لا يستطيم أن يفكر بأجناس وأنواع فبكرة الجنس - إذن فكرة إنسانية ، ولكن كف كونها الإنسان أ لا بدأن يكون قد كونها طقا لمثال موجود، وهذا المثال غير موجود في النفس وإذا كانت المدرسة الاجتماعة الفرنسية تذهب إلى أن العقلية البدائية هي عقلة ما قبل المنطق prelogique ، ولا يمكن أن تحيط بما نسبه قوانين الفكر الاولية ، وأن هذه القوانين مصنوعة ، فن الأولى أن تبكون فكرة الجنس ، وهي فكرة غير مديسة في المنطق مصنوعة أيضاً ، وإذا لم يكن لها صورة في النفس ، فقد كو نها " الإنسان على صورة الحياة الاجتماعية وعلى مثالها الطبنس بحموعة عقلمة ولكنها محددة تحديداً واضحاً لاشا. تنصل أشد إنصال بروابط باطنية تشبه روابط القرابة . أو بمعنى أدق ، الجذس هو مجموعة من الأشباء تقصل مع بعضها لتشابه " جوهري لا عرضي ٬ تشابها ينظمها في مجموعة معينة من الاشياء في سلم الكائنات وهي في تشابها هذا ، تشبه الجماعة الإنسانية . وقدقادتنا النجرية إلى هذا. وأرتنا أن المجموعة الوحيدة التي يتحقق فيها فكرة الجنس، هي الجاعة الإنسانية . إن من الممكن أن تنظم الأشباء المادية ينفسها في مجموعات آاية يدبن وحدة داخلية باطنية . ولكن لا يمكن أن تنظم في مجموعات نستطيع أن نطاق عليها بثقة كلمة ، جنس، ولا نستطيع أن نجمع الآشيا. في وحدات متجانبة ما اير يكن أمامنا مثال الجاعات الإنسانية ، وما لم نجعل من الاشياء نفسها اعضاء في الجماعات الإنسانية ، بحيث يمكننا أن نقول: إن المجموعات والمجاسيم

المنطقية وتقسيات هذه وتقسيات تلك . اختلطت والمترجت في أوائل الحياة ، إخلاطا والمتراجا عجيبين .

و نلاحظ من ناحية أخرى أن تصنيفا من التصانيف ، إنما هو تنظيم للأشياء طبقا لنظام تدريجي ، فهناك صفات عليا وصفات سفى ، وهناك أقسسام عليا وأقسام سفل ، ونحن نلاحظ هذا في الانواع ، فالأنواع تتصل بالاجنساس وبالصفات التي تحدد هذه الاجناس : ثم إن الاجناس والانواع تقبان ، فهناك جنس عال ، وهناك جنس سافل ونوع أعلى ونوع سافل . . وهكذا في تدرجها المنطق المعروف ولا يمكن للطبيعة أو للتقاسم العقلية البحثة الآلية أن تمدنا بداء الفرية الزائمة وحده يوجد النمي يمدنا بها ، وفي المجتمع وحده يوجد النمايز . فهناك الطبقات العالية والطبقات المتوسطة والطبقات السافلة وهناك الطبقات المتعلق مناه الطبقات المتالية المتساوية ، وهناك المقدس وهناك غير المقدس . فانجتم نفسه هو الذي وهبنا مدلولات تلك الالفاظ . وإن تحليلا دقيقا لتلك الاف كار

ونرى أيضا أن فكرتى التضاد والتاقض المنطقيتين إستمدتا حقيقتها من كل منالاتحادث، تضادهما وتناقضها

وإن النتيجة التي ينتمى إلها دوركايم من تحليله الرائع هي وأن الجماعة هي التي أعطت الخطوط الاولى التي عمل عليها الفكر المتعلق فيها بعد ، وتلك الجماعة جماعة توتمية تقدس التوتم وتعبده (١) .

نقدت النزعة الإجتماعية نقداً شديداً من نواح :

<sup>(</sup>١) على سام النشار: نشأة الدين س ١٢٨

أولا: نحن نلحظ أن الناس لا يتعلون بعض بعض ، لانهم يستطيعون أن يتكلوا ويخاطب بعضهم بعضا ، إنهم يقسلون لانهم يستطيعون أن يكونوا نفس الافكار تقريبا ، وأن يعيشوا بنفس العقل الواحد تقريبا ، أى أن الفكرة هى التى تدفيهم إلى الحياة الإجتاعية وإلى التخاطب . فالفكرة أو العقل أسبق من اللغة . واللغة ليست إلا تعبيراً عن تصور أو حكم عقل ، ثم إن المل ، وهو تناج مباشر المعقل ، ليس على الإطلاق جميدا ، بل هدو على المكس شخصى وفردى . وليس الإنسان عاقلا لأنه حيوان إجتماعى ، بل إنه حيوان إجتماعى لأنه عاقل . ولو لم يكن و المقل » لها كان الإنسان عا هو إنسان أبداً . فوجد العقل إذن مع الإنسان.

ثانيا . العقلية البدائية وأبحاث الانثروبولوجيين .

ذاع الشك في صعة تلك الابحاث ، وأشكر كثير من العالم وجود ما يسمى وعقلية ما قبل المنطق ، أما القول بأن بعض علما. وعلم الإنسان ، استطاعها معروة خفايا اللهات الدائية ، ومفروماتها ومدلولاتها ، ففيه من المبالغة الذي مفردات هذه اللغات ، مرامها وغاياتها ، وما نتج من نظريات متعارضة عن العقلية البدائية ، كما أنه لم يتحقق لكثير من دؤلاء الباحثين في العقلية البدائية العالمية أو الموضوعية العلية . كانت لديم آراء سابقة وغايات معينة ذائية ، توحى الهم بما وصلوا إليه من تفسير . وآخرون أقاموا نظرياتهم عن العقلية البدائية بدون التبام بدراسة وضعية في المكان ، بل استندرا في أبحاثهم المواد جمها باحثون آخرون.

ثم نجد الفرض الهام الذي يثير أصواء من التلك حول هذه القبائل أو العشائر

البدائية نفسها : هل هي حقا تمثل طفولة الإنسان؟ أم هي طور آخر منحا لنوع إنساني سام · وبدل على هذا رواسب معتقدات لا يمكن أن تتوافق أو أن تجد مكانها في عقلية ما قبل المنطق.

أوذا ما رجعنا إلى تحقيق صحة الزعة الإجهاعية الى تعاول إبتلاع المنطق نجد أنها خالية من كل أساس سلم تستند عليه . إن علم الإجهاع علم وضعى يبحث المجتمعات من حيث تطورها ولا يضع مقياسا التفكير من حيث صوابه وخطأه . وهو فى بحثه يعنى أولا بالعقليات البدائية المنحطة . وإذا كان هذا العلم يعتبر هذه العقلية عقلية غير منطقية ، فكيف يبحث إذا فى عقلية منطقية ، ويعتبرها متممة العقلية الأولى . وعلم الإجهاع علم وصنى يبحث ما هو كائن بينها علم المنطق . علم معيارى يبحث ما ينبغى أرب يكون ، فإذا أردنا أن نصف المنطق بأنه يضع صوراً فكرية توافقت عقول الناس السليمة على صحبها ، فإن علم الإجهاع يبحث جميع الصور الإنسانية ، سليمة وغير سيمة ، ومتحضرة وغير متحضرة ، طالها كانت تعيا فى جهاعة ، وهذا هو العارق الاكبر بين العلمين .

### ٤ ـ الاتجاء اللغــــوى :

## المنطق واللغية

إن الاتصال بين اللغة والمنطق إتصال وثيق. فاللغة هي التعبير الظاهر على التفكير الباطن إذاً ، أى أن الإنسان لا يستطيع أن يعبرعنه أو أن ينقله إلى غيره إلا في ألفاظ. أو بمعنى فلسنى : اللغة هي النمثل الحسى للدرك الذهني في الخارج تمثلا ماديا مسموعاً وقد دعا هذا إلى

إعتبار المنطق تابعا للغة و إلى محاولة الإعماث اللغوية السيطرة على أبحاث المنطق، واعتباره جزءاً منها .

واذا بحثنا المسألة من وجهة نظر تاريخية، لوجدنا أن السوفسطائيين نظروا إلى اللغة وإلى الفكر كانهماش، واحد فالصور العقلية لا تعود إلا إلى الالفاظ ، وكان الجدل السوفسطائي يستند على العلاعب اللغوى بمنى الالفاظ ،

أقى سقراط بعد ذلك . فاول أن يخضع اللغة للفكر ، ويحدد المفسومات العقلة ، ولكري كان هذا أيضا على أساس الصلة الوثيقية بين اللفظ والمعنى. أما عند أرسطوطاليس واضع المنطق ، فبدت الصلة بين الألفاظ والمعانى ودلالة اللفظ على المعنى ، صلة وثيقة ، وأبحاث التصورات عند أرسطوطاليس متصلة تمام الاتصال بالابحاث اللفوية . فقسم الكلمة إلى مفرد ومركب ، والالفاظ المشتركة والمترادقة والمتزالة والمتباينة والمتواطئة ، ثم أبحاث القضايا أيضاً أو العبارة تتصل إتصالا وثيقاً باللغة ، بل إن مبحث المقولات نفسه يعتبر من وجهة نظر مدينة مبحناً لذويا ، فالمعاق الارسططاليسي إذن يقوم إلى حد كبر على خصائص الفسسة اليونانية ، ويقصل بها في نواحى متعددة اتصالا وثيقا.

أما في العالم الإسلامي ، فقد انتقل البه المتطق الارسططاليسي ، وهاجه المسلمون أشد هجوم ، وكان أهم ما استند عليه المسلمون في هذا الهجوم ، هو أنه منطق وناني يتصل باللغة البرنانية ، ويقوم على عقريتها وخصائصها ، وخصائص اللغة البرنانية مخالفة لحصائص اللغة السربية ، وعلى هذا لا يغبني تطبيق منطق الثانية ، إنما بجب أن يلدس للعربية منطق خاص بها

ينفق مع أصولها اللغوية . نجد هذا النقد أولا عند الإمام الشافعى ، ثم نجمده ثانيا هند أبي سعيد السيراني في مناقشته لآبي بشر متى بن يونس المنطق ، ثم ثالثا عند ابن تيمية .

وسنحاول أن نتكلم الآن كلاما موجزاً عن الصلة بين المنطق والنحو في العالم الإسلامي . ما أتي القرن الرابع الهجري، حتى بدأ المنطق يتدخل في العلوم الإسلامية ويتحكم في مناهجها . تدخل في أصول الفقه ، وكتب الغـــزالي في ﴿ مَقَدَمَةُ الْمُسْتَصَنَّى ﴾ أنه لا يوثق بعلم من لا يعرف المنطق ، وتدخل المنطق في علم الكلام ، وحل محل أدلة النظر عند المتكلمين ، وأثر في النحو أيضاً أشد تأثير ، وقد انقسم النحويون حيال هذا إلى قسمين : قسم قبل التقسمات المنطقية ، وحاول أن بدخلها في أساس النحو . وقسم لم يقبل هذا التدخل، وظل أمينا للنحو القديم كما ركه الخليل وسيبويه . وقد انتهى الأمر بسيادةالنحو المنطق أو المشوب بالمنطق، كما انتهى الامر بسيادة العلوم الممتزجة بالمنطق في جميع النطباقات الآخرى. وقد نظر إلى المطق من ناحية على اعتبار أنه نحو عقلي، ومعطينا السجستاني صورة لهذا الاتجاه الجديد فيقول: إن النحو منطق عربي ، والمنطق نحو عقلي و وجل نظر المنطق في المماني ، وإن كان لا بجوز له الاخلال بالالفاظ التي هي له كالحلل والمعارض ، وجل نظر النحو في الألفاظ ، وإن كان لا يسوغ له الاخلال بالمعاني التي هي لها كالحقائق والجواهر ، وتقارن السجستاني بين هذا المنطق وهذا النحو فيرى: أن النحو نظر في كلام العرب ﴿ يعود بتحصيل ما تألفه وتعتاده أو تفرقه وتخليه ، أو تأباه وتذهب عنه وتستغني عنه بغسيره ﴾ فالسجستاني محمدد النحو بأنه بحث خاص في الالفساظ العربية ، بينها المنطق هو آلة، بهـــا يقع الفصل والتميز بين ما يقال هو حق أو باطل فيما يمتقد ، وبين ما يقال هو خير أو شر فها يفعل ، وبين ما يقال هو صدق أو

كذب فيما يطلق باللسان ، وبين ما يقال هو حسن أو قبيح بالفعل ، ثم يبين أن هناك صلة من الاثنين إذ أن كلا منها ممن الاخر ، فأحدهما منطق حسى ، والآخر منطق عقلي ، وإذا اجتمع الإثنان كانت الغاية والكمال . ولـكن فائدة التحوكما تصورها السجستاني ومقصورة على عادة الصرب. قاصرة عن عادة غيرهم ، بينها المنطق قانون عام مقصور على عادة جميع أهل العقل ، من أي جيل كانوا أو بأى لغة أبانوا ﴾ وفي فقرة أخرى يوضح الممألة توضيحا أكثر فيقول و النحو يرتب اللفظ ترتيا يؤدي إلى الحق المديوف، أو إلى السعادة الجارية، والمتعلق يرتب المعنى ترتيبا يؤدى إلى الحق المعترف به من غمير عادة سابقة ، والدليل في المنطق مأخوذ من العقل ، والشهادة في النحو مأخوذة من العرب ، ودليل النحو طباعي ، ودليل المنطق عقلي ، والنحر مقصمور والمنطق مبسموط . والنحو يتم ما في طباع العرب، وقد معره إختلاف والمنطق متبع ما في غرائز النفوش ، وهو مستقر على الائتلاف ، والنحو أول مباحث الإنسان والمنطق آخر مطالع، وبرى السجستان أن النحو أشكال سمعية بنها المنطق أشكال عقلية، وشهادة النحو طباعية أي مستمدة من طبائع الأمم المختلفة ، وشهادة المنطق عقلية ، ولكن هل هناك صلة بين الاثنين ؟ أو هل فهم السجستاني صلة بين الاثنىن ماعتبار أنها ثم . واحد؟ دى السجستاني أن النحو يستمير من المنطق ، ولكن ما يستميره النحو من المنطق حتى نقوم ، أكثر ما يستميره المنطق من النوحي يمم ويستحكم (١).

يبدو من هذه النصوص السابقة أنالسجستاني قد أدرك ما بين النحو والمنطق

<sup>(</sup>۱) أبو حبان النوحيدي ؛ للقابدات مر ٥٥٠

من صلة ، ولكنه لم يتوصل إلى الفكرة القائلة ، أن هناك نحوا عاماً يستطيع أن على على المنطق . أما الشعور بفكرة وجود نحو عفلي عام بحل مكان المنطق والنحو المادى ، فإننا نجده لدى على أصول الفقه ، فإن المباحث الاصولية اللغوية ، وهي لم تتأثر في العصر العقلي إلا سلاى الحالص بالمنطق وعدوم الاوائل ، ليست من نوع علوم اللغة أو النحو العادية . فقد دفق الاصوليون نظره في فهم أشياء من كلام العرب لم يتوصل اليها المغويون أو النحاة . إن كلام العرب متسع ، وطرق الرحث فيه مقدمة ، فكتب اللغة تربط الالفاظ والمماني الظاهرة دون المماني الدقيقة ، التي يتوصل اليها الاصولي باستقراء ين يد على استقراء المفوى ، فبناك إذا دقائق لا يعرض لها المغوى ولا تقتضيها صناعة النحو ، فبناك إذا دقائق لا يعرض لها المغوى ولا تقتضيها وأدلة خاصة " مذافع أرى ، أول فكرة في تاريخ الدراسات المقلية عن وجود نحو عام قائم بذائه ، منفصل عن النحو المادي المغة من اللغات ، وغير منطى عنطن أرسطو .

أما العصور الوسطى المسيحية ، فقد حرجت المنطق الارسططاليسى بأبحاث لغوية بحيث تحول إلى منطق لفظى . واكن لم يتضح في العصور الوسطى المسيحية بجزم فكرة نحو عام ، حتى ظهرت على بد مناطقة بورت رويال . ثم تطور هذا الاتجاء نحو النحو العام ، بحيث حاول أصحابه أن يفسروا به كل مظاهر الحياة النقلية ، بل ذهبوا أيضا إلى أن الدين في نشأته وتطوره إنما يفيشق من تصورات لذرية . ولن تشكل عن هذا الاتجاء بالنفسيل (٢) ولكنا نشير إلى أن

<sup>(</sup>١) الزركني : البعر الحبط ( مخملوط) - ٢ مر١٥

 <sup>(</sup>٣) تمكم موى من المنطق الدام واعتباره فلسفة النحو وذكر أن كلة لوجوس اليونانية الني
اهنتي سنها اسم المنطق في اليونانية تعبر أصلا هن الملغة ، ومن الجزء الإيجابي منها بيوجه خاس،
أى من فلمين التركب اللمثوى على هيئة قواعد حـ ١ س ٣٦ ، ٥ ° ، ٥ ° ، ٥

ماحث التصورات مثلا ، وهي مباحث تتردد بين المنطق واللغة ، لم تعد عند بسن المناطقة مباحث منطقية ، فيبدأون المنطق بمحث الاحكام . ونرى القضية أيضا ، وهي اللباس الحارجي للحكم ، نهمل عند المناطقة ، باعتبار أنها محت لغوى ويضاف إلىهذا أن اللغات من حيث هي لغات منخلفة الحصائص، وإذا كان هناك تشابه عام بينها ، فيناك أيضا إختلافات عيقة ، وجوهرية ، وإن كان المنطق يشك فيه كفانون عام، وهو صور عقلية بجردة من كل مادة ، فأولى أن يشك في قيام نحو عام. وفي إبحاز ، لم تنجع محاولة الحو النام ، وظل المنطق الارسططا اليسي عاهو منطق قائما .

# الفصي*ت الخامين* قو انين الفكر الأساسة

نستطيع أن نستخلص من كل ما ذكرنا : أن الاتجاهات المختلفة العسسلوم الإنسانية الن حاولت أن تبتلع المنطق في أبحائها \* لم تتجع في محاولاتها . وبق المنطق يؤدى تلك العملية العقلية الحظيرة و اتفاق العقل مع ذاته ، ويستمد من طبيعة العقل عامة \* وينتهى إلى نتيجة في الصورة مستقلة عن الموضوع والمادة ، أيا كانت هذه المادة . لهذا هو يدرس القوانين الضرورية الفكر أي القوانين التي لا يستطيع العقل أن يكون تصورات وأحكاما واستدلالات خالية من التناقض بعونها . وهذا يضر القول بأن المنطق علم معيارى .

ولكن إذا كان المنطق يعلن أن هذه القوانين هي الاساس الذي يمند الفكر بصحته ، وأنها قوانين ضرورية للفكر ، فإن المينافزيقا تقدم لندعبها وتعلن هي. أيضا : أنها قوانين ضرورية بمنى أنها وجودية تقوم عليها حقيقة المعرفة ، وهذا بحث في صمم المينافزيقا وكذلك يعلن علم الفس أنها قوانين ضرورية بمنى أنها قوانين بجرة ، وأنها هي نفسها الشرط الاساسي لوجود الفكر ، وأنه بدونها لا يوجد الفكر ، أو بالتالي النفس ، وسنري خلال عرضنا لهذه القوانين ، مدى الصحة والحفظاً في كل وجهة من وجهات النظر هذه .

 ١ - معى قوانين الفكر الأساسية أو البديهية . قلتا : إن من تعاريف المنطق الصورى أنه علم قوانين الفكر . وهذا يعني أن الفكر الإنساق يسير طبقا

لقوانين مطردة أو لقواعد عامة ، لا تخلف فيها ، على ما فيه من تعارض وتشابك، فأصبح المكر الإنساني كالظاهرة الطبيعية في خضوعه لفواعـد عامة ، تصدق بشكل عام . و هذه القواعيد العامة مسر عنها في المنطق أحيانا مقوانين الفكر الاساسة وأحيانا أخرى مديهات البرهان الاساسة ،وقد كان فيلسوف التغير الكبر هر قليطس أول من نبه إلى قيمة هذه الفوانين حمين هاجمهما . لقد أعلن , إنك لا تنزل الواحد مرتين إن كل شيءعده في تغير مستمر ، فلاذانية، ولاثبات. إنه يعارض ثبات الذاتية عنطقه الحركي الدمالكتيكي ، ومؤكد الشاقض حين أعلنأن الشيء بحوى ضده أونقيضه فيالآن نفسه ، ومحتملها معا . ولفد أثار هرقليطس حركة الشك في العالم اليوناني وكان أبا حقيقيا المسوفسطائيين وعارضه مارمنيدس أكر معارضة حين أكد الذاتية والثبات. وقد دعا هذا إلى أن أقام أرسطو منطقه الصورى، منطق الثات الصورى، وذهب هو وأتساعه إلى أن المنطق يستند في جوهره على هذه القوانين ، لأن النمكير لا بدله من سادى. عامة يسير على هدمها وأن العقل محس بأن هناك قوة غيره تلزمه على الاعتقاد يصحة هذه القوانين ، فهي قوانين أولمة سابقة على كل تفكير ، أو يمني آخر إن العقل وجد وهي فيه. كان للمنطقالصوري[ذندعامة أفهرعليها وهيهذهالفوانين .

### وقد حسر أرسطو هذه القوانين في ثلاث :

Law of Identity

١ ـ قانون الذاتية

Law of Contradiction

٣ ـ قانون التناقض أو عدم التناقض

٣ ـ قانون الوحط الممتنع أو الثالث المرفوع

Law of Excluded Middle Term

 القانون الأول: يعبر عنه: بأن كل ماهو، هو، أوكل ما هو هو ذاك ما هو. حقيقة الشيء لا تنفير ولا تقدل \_ أي أن الشيء لا يكون غير ذاته ، فلا مفايرة بين الشيء وذاته ، بل هما أمر واحد .

٢ ــ الفانون الثاني : يعبر عنه : بأن الشيء لا يمكن أن يكونهو نفسه ونقيضه
 في الوقت عينه . أي لا يمكن أن يوجد الشيء وأن لا يوجد في آن واحد .

٣- الفانون الثالث : يعبر عنه : بأن يمتع أن يوجد الشيء وأن لايوجد
 أي يمتسم سلب الوجود عن الشيء وسلب لا وجوده .

ويمكن وضع هذه الغوانين في صورة جبرية. فيكون قانون الذاتية: ا هو ا. أى إذا كان النيء ا فهو ا. وقانون عدم التنافض: لا يمكن أن يكدن الني ا و لا ا . وقانون الوسط الممتنع: ينتمع أن يكون ا لا ا و لا لا ا . أى أن مبدأ الذاتية يقول: إذا كانت القضية صادقة فهي صادقة أبدا " ومبدأ عدم التنافض يقول: النضية لا تكون صادقة وغير صادقة معا ومبدأ الثالث المرفوع يقول . النفشية أما أن تكون صادقة ، وأما أن تكون غير صادقة .

#### ٧ ـ ملاحظات حول هذه القوانين :

هناك ملاحظات عامة على هذه الفوانين قبل أن فبحثها بالتفصيل ، وأهم هذه الملاحظات :

أولا الصلة الوثيقة بينها : الغانون الآول يقول الحقيقة هي هي . والغانون الثاني يئب الحقيقة من ناحية سلبية فيقول : إن الحقيقة لا يمكن ان تكون

 <sup>(</sup>١) أنظر الصطاير البارع لميدأ الذائية أو لهوية ، وكيف صهه الإبليوت . . . . موى ج ١ ص ٥٠ .

هى ونقيضها فى الآن عينه . والفانون الثالث هو الصورة الشرطية للنانى فيقول : إن الحقيقة إما أن تكوناً كذا ، وإما ألا تكون كذا . فالقوانين الثلاثة إذا تتجه نحو اثبات الحقيقة أو يمنى دق \_ إنها قانون واحد .

ثانياً الاساس النفسى: إن هذه القوانين نفسية ، أى تستند على أساس نفسى ، إذ أن النفس لانستطيع أن تنبت قضيتين متناقضتين . والحدكم المتناقض ، هو هدم النفس . بل إن مجرد القول ، قوانين الفسكر ، يشير الى الإطراد النفسى للتفكير والإطراد هو حدوث الأشياء تحت نسب ثابتة ، أو توالى الاشياء في سياق واحد بنسب ثابتة .

الثا و قوانين الفكر بديهات أم سلمات . يذهب أرسطو الى أن هذه القوانين بديهة ، وبدو من بداهة مذه القوانين أتنا لم نمد تلاحظها ، أى أتنا لم نمد تلاحظها أبدا أن الثيء هو هو ، أو أن النقيضين لايجتمعان ولا يرتفسان . ومن هذا أصبحت أسلما لمكل تفكير ، أى أتنا لا نسطيع أن تقدم نحو أى نوع من أنواع الفكير ، دون أن نفتر من صحة هذه القوانين (١) . بل إن العمليات الاكثر تعقيدا عثل البرهان ، تستمد من هذه القوانين الكانيانها ، إن هذه القوانين هي المقدمات التي تستمد من هذه القوانين الكانيانها ، إن هذه القوانين هي المقدمات التي القوانين بداهنها واعتراض وجودها وجودا سابقا ، وأن تستند حقيقة المعرفة عليا ، بل برى أنها مسلمات ، Postulates ، أو صفات عامة المواقع المعلوم ، وأننا إذا بحثنا موضوع المعرفة بحثا منظما ، كان علينا أن تضمها في صورة بجردة وأننا إذا بحثنا موضوع المعرفة ، بما أصبح لها من سيطرة في ضبط الفكر

Aristote — Metaphysique ( Tricot. ) V, 2 L, xl (1) p. 1311

ولكن إذا كانت هذه القوانين قوانين عامة للواقع المعلوم . فلا يكون لها وجود قبل العقل ، بل استمدها العقل من التجربة . وهي تتمثل في الضكر على صورة تصورات تأملية . ولكنها تقود المعرفة إلى أن توضع وتبحث بحثا جيدا . وهذه التصورات النَّاء لمية ، سلمات أو مادي. نلجها إلىها في حاجتنا إلىها . حمَّا لقد استوعبت هذه المبادي. كل النفكير ، ولكن لم تصل إلى أن يكون لها هذه الفوة. إلا لأن النجربة نفسها هي التي أثبت لنا أنها عوامل مؤثرة فعالة في كل تفكير . واكن لابستطيع العقل الإنساني أن يستدل بدون أن يسلم بهما . وقد أثبت لنما التجربة أولاً ، أن هناك حقيقة. ثم صورت لنا النجرية في قوانين الفكر الممنزات العامة لهذه الحقيقة ، فهذه الحقيقة هي هي ، وهذه الحقيقة لايمكن أن تكون هي ونقيضها في الآن عينه ، وهذه الحقيقة إما أن تكون لا هي أو لا لاتكون هي . وتنتهي فكرة بوزانكيت إلى أن التجربة هي التي قدمت لنا فكرة هذه القوانين وأن العقل استبدها وصاغها من النجر له كنجرية فحسب . ويثبت النجريبيون،هذه القوانين ووضعيتها العامة بأن الامم الحالية من التجربة أو التجريب العلمي ، لم تصل إليها قط (١) .

وقد أثبت الإجتماعيون أن هناك من يجمع بين المتاقضين ، وأن هناك من يتخيل الشكل الواحد فى الآن عينه فى مكافين مختلفين، فالنجربة وحدها من حيث هى ، هى التى تمدنا بما يسمى مسلمات الفكر، أو قوانين الفكر . وسفيحث الآن كل قانون من هذه القوانين على حدة .

#### ٣ ـ قانون الناتية :

كانأرسطوركا فلنارأول من وضع هذا القابون كقانون ثم عرفه الإسلاميون

Bosanquet - Essentials of Logic, p. 352. (1)

عن أرسطو باسم قانون أو مبدأ الهوية أو مبدأ الهوهو . ثم عار ليبتر ( Laibniz ) عنه بالصيغة الجبرية ا هي ا . وليس معني هذا القانون عدم وجود اختلاف مِن الحدين ، أو مِن عنصري الحكم . ولكن معناه أن لكل شيء خصائص وممزات ثانة تـق خلال التغير . والذاتمة في الحقيقة ، تفترض التـان والتمايز . إذ مدون التبان والتمايز لايكون للذاتية معنى . فالذاتية إنما نعني الذاتية في التنوع، أي أننا نكتشف في الأشباء صفات ثانة ، تق الكائن هو هو مالرغم من تغيره وانتقاله من حال إلى حال . سقراط مثلاطرأت عليه أعراض متعددة ، ولكن بق هو هو سقراط في جوهره. فالذاتية إذن تفترض ثمات الجوهر ، وتغير الأعراض، فلانثبت إلا الصفة النسابة غير المتغيرة في الأشياء خلال حدوث أعراض غير جوهرية لجوهر الثهر، أو لكنه . في لاتجحد النفار اطلاقا ، بل تقر يوجود الاستمرار في التغير ، ولكتها تثبت ذاتها خلال ذلك ، وتؤكد هذه الذاتية . فلا بد من وجود اختلاف بين عصرى الحكم ـ ا هي ا ـ ولابد أن نظر إلى هذا الحكم من ناحية وجود اختلافات خاصة فيه . أما أن نقول بأن الثي. هو هو ، أو أن الشي. ذات ذاته ، أو عين عينه ، فلن يكون له معني ، ولن تكون له صفة الحكم . فالحكم هو الذي يتضن حملا جديداً ، ولن يتحقق الحكم إلا إذا كان مناك تغاير بين طرفي الحسكم فإذا قلت مثلا الألماني هو الألماني . فلا أقصد بهذا تكرارا لامعني له ، إنما أريد أن أحمل على الموضوع صفة لم تكن ملحوظة في أول وهلة فيه ، أو أثار الشك في الموضوع اعتبارات متمددة ، فحين أوَّول إن الإلماني هو الإلماني فإنني أربد أن أحل على الإلماني الأول صفات متعددة من قسوة وعدم وفاء . . الخ

ويفيغي أن نميزكذلك بين الاقوال والمعايير المقدارية والاحكام التحليلية عند كانت و Kant ، فالاول لاتعني شيئا على الإطلاق ؛ بينيا تحسسل الثانية صفات المحمول على صفات داخلة فى الموضوع . فرإذا قلنا الاجسام هى الإمتداد ، والاجسام الممتدة ، فإنا نحمل الإمتداد على صورة داخلية ، وهذه صفات تقضمن شيئا واحداً .

وفى إجمال يعبر قانون الذاتية عن تبات الحقيقة . فيقرر أن الحقيقة لاتتغير ولانتبدل ، بل تبقى هي مل بالرغم من الإختلاف الشديد الظاهر بين الاشياء . فالحق مرة حق دائم والباطل كذلك . والحق والباطل في ذائها ، مستقلان عن كل شيء ، وهما تابتان على الدوام . والحق حق دائما، فإذا حدث أن تغيرا ماغير الحق عن حقيقت ، فلن بكون حقا على الإطلاق ، وهذا هو قانون الذاتية .

### ٤ ـ قانون عدم التناقض :

عبر عنه أرسطو طاليس بما يأتى: من المحال حل صفة بالذات وعدم حلمها على موضوع بعينه في الزمان نفسه وبالمعنى عينه ، ثم حدد المدرسيون التناقض بأنه و إثبات أو نني الصفة من الصفات لشى. في الآن عينه ، أما الإسلاميون فقد عرفوا العبارة التي تصوغ هذا القانون فقالوا: والتقيضان لايجتمعان ، وقد قلسا إن صورته الجبرية هي لا يمكن أن تكون ا هي او لا ا في الآن عينه . وهذا القانون يكل القانون الآول ، أى أنه يعبر في صورة سلبية عن الخسائص الفكرية لثبات الحقيقة ، كما يعبر عنها في صورة موجبة قانون الذاتية . فلا نستطيع إطلاقا أن نفترض أن سقراط عاقل وغير عاقل في الوقت عينه .

والحقيقة ليست نسبية ، ولكما متاسقة مع نفسها . فإذا أثبتنا أن الحديد معدن فإننا في الوقت عبد بعد الافتراض المتاقض بأن الحديد غيرمعدن . فيوجد إذا ثبات في الاحكام ، يمنعها من أن تغير إلى شيء آخر . أي أن الحسم صعيع مها تغيرت الاحوال ولايمكن أن ينغير إلى نفيضه ، أي أن ذاتيت باقية ،

وهذا البقساء والاستعرار هو ما يسمى بكلية الحسكم . وهو ما يعبر عنه قانون عدم التناقض في صورة سالبة .

وقانون عدم التاقض يكل قانون الذاتية ، كما قلنا ، بل إنه يتجداوزه ، إذ يمضي بنا خطوة أوسع من قانون الذاتية ، حقا إنه يعبر عن أن الحقيقة واحدة كما يعبر قانون الذاتية . ولكه يقول ـ أو إنه يتجاوزها ـ فيقول : إن الحقيقة الاتقاقض . أى أنه يعبر عن انسجام الوحدة فى التصور ، أو فى الحسكم ، وتطابق تلك الوحدة فى الفكر وعدم تحولها إلى التقيض . (1)

#### ه ـ قا ون الوسط المتنع :

عبرعنه أرسطوطاليس في كتاب و المبتافيزيقاء بأنه لاوسط بين الفيضين. وقد عرف الإسلاميون صيغته العامة الفيضان لا يجتمعان ولا يرتفعان. ويسمى هذا المبدأ المردد بين طرفين حو ما يصدر عنه حكم انفصالى فإذا ماكون الإنسان قضيتين تترددان بين طرفين و فلا يمكن أن تمكذبا مما، بل لابد أن تصدق إحداها . فإذا أثبتنا بطلان واحسدة وكانت الاخرى صادفة بالضرورة . (٢)

وقد قلتا إنحذاالقانون فيصورته الجبرية هو الما أن تكون لا ا أو لا لا ا. وهذا القانون هو الصينة الشرطية للقانون الثانى فهو إذن يتضمنه . ومعى هذا أن القوانين الثلاثة تكون وحدة كاملة ، أى تكون مذهبا فلسفيا متناسقا .

وقانون الوسط الممتنع هو الصورة النهائية لهذه القوانين ، فهو ينني نفيا باتا ؛

<sup>(</sup>١) موى : المنطق وفلسفة العلوم ح 1 ص ٥٠

 <sup>(</sup>٧) تش للصدر - ١ ص ٥٠٠ . ويتول موى أن هـــذا للبدأ يستخدم في ذلك النوح .
 من الاستدلال أقى يسيه علما الرياضة باح ستدلال التفيد .

وجود ومط بين الاثبات والنق، فالحسكم إما صادق وإما كاذب، ولا يمكن أن يمكون شيئا وراء ذلك

والني. إما أن يكون هو أو لا مو ، ويمتع أن يكون غير ذلك ، أى أتنا إذا حكنا بأن ا هي ا فإننا ننكر أن تكون لا ا أى أن اثبات الواحدة يتضمن نقى الآخرى. فإذا ماكان عندنانقيضان حقيقيان ، أى إذا ماكانت لا ا غير عتلفة عن ا بل شيئا نستيمده اطلاقا ، أى لا ا شيء نستيمده إطلاقا ، فإن كل حكم يكون ذا حدين ، يثبت وينق في الآن نفسه .

و ملاحظ أن المتطق لا يستطيع أن يجزم بوجود علاقة الإمتناع المتبادل بين الشيئين ، ونستنج من هذا أن قانون الوسط الممتنع لايفعل شيئا سوى أن يقول إنه إذا وجدت هذه العلاقة : أى إذا انتنى كل احتمال بأن لا اكتضدن ا ، فإن قانون الوسط الممتنع تعلم أحكامه ، وإلا أصبح لسكل حكم قبمة مزدوجة ، ثم إننا في حاجة إلى معرفة عاصة بالحقائق الجزئية في كل حالة ، لكى نصل إلى معرفة أى الاشياء تكون متناقضة . وهذا يؤدى بنا إلى البحث في مادة الاحكام ، وهذا ما يسطيه المنطق الصورى .

ومن المهم أن نلاحظ أخيرا أن كل الاحكام التي تستخدمها في حياتا اليومية مردوجة، أي أنها نقضمن الإثبات والتني. إذا كانت تثبت عن طريق مباشر، فهي تتفي عن طريق آخر غير مباشر، وإذا قلتا : إن الثيء أكبر، فهو يتضمن تني أن الثيء أصغر. أو نقول : محد لم ينظرالي الكتاب، فإنه يتفدن معه بعض الافكار التي تبدوكانها سلسلة من الفروض. هل كان مشغولا ؟ هل كان مريضا ؟ هل كان يلعب ؟ الما أن تكون ا \_ أو \_ لا ا : ولكن اذا أثبتنا أن ا هي ا فإننا تفينا أنها و \_ أو ح أو ح أو ح أو ح أو مثلا، كان هناك احتمال إما أن تكون

هي ب ـ أو ح أو د . ويتصل قانون الوسط المنتع الى حد كبير بمنهج الحذف .

متوانين الفكر الثلاثة: هي: أساس الفكر المنطق عند طائفة من المناطقة ، ولا يستطيع المقل الإنساني عند هـ ولاد المناطقة أن يتقدم خطوة في البرهنة والإستدلال ، بدون أن يستند عليها . فهي تعبير عن المسلمات الكلية المقل الإنساني والقياس الارسططاليسي القديم ، يقوم على هذه القوانين . والحد الايسط في القياس كما سترى حين نبحث القياس ، إذا تغيرت ذاتيته أو حقيقته لما أقيم القياس على أساس صحيح ، ولما كان الإنتاج عمكنا . واذا اجتمع القيضان ، لما استطاع المقل الإنساني أن يصل الى القيجة في الاستدلات التي تكون إحدى مقدماتها سالية . غير أن النظرة إلى هـ في انوانين مختلفة : فهي من ناحية مينافيزيقية ومن ناحية مينافيزيقية .

# الفصي السارش

## اقسام المنطق الصورى

أما وقد اتضح لنا أن للنطق كيانا مستقلا · فإننا سنقوم بدراسة أجزائه النفسيلية وأجزائه التي اعتبر بعض منها غير منطق · وسنحاول أن نعرض الآراء المختلفة المنطقية التي نشأت منذ أرسطو حتى يومنا هذا ، مبيتين مقدار قربها أو بعدها من الاساس الاول الذي أقم عليه المنطق · وأول شكلة تقابلنسا هي مشكلة أفسام المنطق .

## 1 \_ أفسام المنطق عندأرسطو

ينقسم المنطق عادة إلى أقسام ثلاثة . ( نظرية التصور . نظرية الحكم . ونظرية الإستدلال ) . وضع هذا التقسيم أرسطو نفسه ، وقد خصص لمكل مبحث من هذه المباحث كتابا مستقلا . ثم حدده أمونيوس تحديداً كاملا حين قال داننا نريد أن نصل إلى معرفة البرهان، والبرهان نوع من القياس، فيجب إذا أن نبحث \_ قبل أن نشغل أنفسنا بالبرهان \_ في القياس المجرد اليسيط و والقياس المجرد البسيط هو ، كما يمين هذا إسمه " مكون من عناصر، فينبغي أن نبدأ بمعرفة: من أى العناصر يشكون ؟ وهذه العناصر هي القضايا ، والقضايا تشكون من موضوعات ومحولات ، وساد هذا التقسيم المنطق المدرسي " فانقسم المنطق عند المدرسين إلى هذه الاقسام الثلاثة : منطق التصورات ويشمل أنواع الاقيسة ومنطق التصديق : ويبحث القضايا . ومنطق القياس : ويشمل أنواع الاقيسة المختلفة . ويقوم هذا التقسيم على تقديم علياتنا المقلية إلى ثلاثة أقسام : 1 - إدراك

الأشياء المفردة التي نستخرج منها تصوراتنا ٢ ـ إدراك العلاقات يين حدين. أو تصورين أو إرتباط فكرة بأخرى ٣ ـ ومن القسمين الأول والثاني، نكون استدلالاتنا أى المبحث الثالث .

المبحث الآول يقودنا إلى التعريف ، والمبحث الثانى يقودنا إلى الاحكام والمبحث الثالث يقودنا إلى البرهان ،

### ٧ ـ أقسام المنطق عند الإسلاميين

محث هذه التقاسم عند الإسلاميين بحثا تفصيليا، بل وشغلت عقدول الكتيرين منهم، وسنرى نماذج من آرائهم . ولكن يسدو أن كلها في نطاق المطق الارسططاليسي .

رى شارح ارسطو إن سينا يقول ، إن كل معرفة أو علم فهو تصور أو تصديق والتصور هو اللم الأول ، ويكتسب بالحد ، وما يجرى بجراه ، مثل تصور نا ماهية الانسان ، حما فرم كامل لعابيمة مبعث التصورات عند أرسطو ، فالتصور هو الوحدة الفكرية الأولى العقل ، نصل اليه بالتعريف أى تصل به الى الماهية واما ما يقصده ابن سينا (عا يجرى ، جراه) فرو أنواع أخرى من التعريف غير الكامل ، نصل بها إلى جزء الماهية أو الى بعض عوارضها ، والتصديق إنما يكتسب بالقياس أو ما يجرى مجراه ، مثل تصديقنا أن لكل شيء مبدأ ، وهذا أيضا تعيير عن نظرية التصديق عند أرسططاليس ، بالقياس تنوصل المبادى ، الوجود أى أصوله ، أو بمني أدق : نصل الى الحق المطلق ، و(ما يجرى مجراه) فإنها تعني أنواعا أخرى من الإستدلالات ، كالاستقدراء الكامل ونصل به أيننا إلى يقين ، والاستقراء النائص ونصل به إنسا إلى يقين ، والاستقراء النائص ونصل به إنسا إلى يقين ، والاستقراء النائص ونصل به أينا إلى يقين ، والاستقراء النائص ونصل به أينا إلى يقين ، والاستقراء النائص ونصل به المنائل المنتقراء الكامل ونصل به أينا إلى يقين ، والاستقراء النائص ونصل به المنائل المنتقراء الكامل ونصل به أينا إلى يقين ، والاستقراء النائص ونصل به المنائل المنتقراء الكامل ونصل به أينا الله يقين ، والاستقراء النائس ونصل به إلى بعض البقين أو إلى طن

 وفا لحد والقياس آلتان جها تكسقب المعلومات التي تكون مجهولة فتصبح معلومة بالروية ، وكل واحد منها منه ما هو حقيق ومنه مادون الحقيق ، ولكنه نافع منفقة ما بحسه ومنه ما هو باطل مشبه بالحقيق . ي (1)

الاحظ أن ابن سينا قصر عليات المنطق هنا على الحد والقياس ، ولم يذكر القضية ، ولكن ليس معنى هذا أنه لم يبحث القضايا أو أعملها ، بل بعثها بعثا وافيا ، على أنه من المحتمل أن يكون السبب في إهماله لها في هذا التقسم أنه يعترها عنصرا أساسيا في القياس من ناحية ، ومن ناحية اخرى أنها هي الغاية الى يصل إليها المنطق في عملية الإستدلال ، إذ أن المنطق يصل الى حكم \* أي إلى تعنية ، أو عمن أدق: إن الاستدلال نفسه كما يرى بعض المناطقة حسم حكم مركب او قضية مركبة ، والمنطق عند أرسططاليس \_ كما قلنا \_ ينقسم إلى هذه الإقسام الثلاثة ، وهو مصدر فكرة ابن سينا

وقد تابع الإسلاميون ان سينا في تقسيمه هذا ، فانقسمت افسام المنطق عدم الى تصور وتصديق فالسارى في مقدمة كتاب البصائر يقسم ايتماً عمل المنطق إلى محاولة تصور المجهولات ، والنصديق بها ، فالتصور هو حصول صورة شيء ما في الذهن فقط ، فإذا ما سمانا بإسم من الاسماء تمثلناً معني الإسم في الذهن دون أن يقترن هذا التمثيل بحكم، أما لتصديق فهر حكم المقل بين تصورين أو حكين بان أحدهما الآخر أو ليس الآخر ، ثم بصدق ذلك الحكم ، اى مطابقة هذا الذي في الذهن الوجود الخارجي : فإذا قاتا مثلا الإثنان نصف مطابقة هذا الذي في الذهن الوجود الخارجي : فإذا قاتا مثلا الإثنان نصف الخارج أن

<sup>(</sup>١) ابن سينا: النجاة . . س ٣.

الإثنين نصف الأربعة . وكل تصديق يتقدمه تصوران لا محالة ، وقد يتقدمه ألاثين نصف الأربعة . وكل يتقدمه و صلة أو ارتباط بين النصورات . والنصور إذن يتقدم على النصديق، ولذلك يقال له العلم الأول . أما الأدلة التي تتوصل بها إلى كل من النصور والتصديق . فيقول الساوى متابعا ابن سينا ، يسمى الأمر المؤلف من معلومات خاصة على هيئة خاصة مؤدية إلى النصور قولا شارحا ، فنه حد ومنه رسم . والمؤلف من معلومات خاصة ليـؤدى إلى التصديق حجة، فنه قباس ومنه استقراء وغيرها (١) ، .

وعلى العموم نجد تقسيم علم المنطق إلى تصور وتصديق عند المناطقة الإسلامين بدون استناء. وقد كثر الكلام في مصدر تقسيم المنطق الى تصور وتصديق فقد انتقل إلى اللاتين عن الإسلامين ، وكان له أثر كبير في دراساتهم للمنطق ، واختلف الباحثون اختلافا شديداً حول مأخذه عند الإسلامين ، ولكن لم يصل واحد منهم إلى نتيجة حاسمة ، غير أن الرأى السائد هو أن فكرة التقسيم رواقية المصدر ، وأن الإسلامين استمدوا هذا التقسيم من الروافين (٢).

وهذه الفكرةمنقوصة من أساسها لسبين:أولها أن المنطق الرواق منطق حسى لا يعترف إلا بوجود الاشخاص ، وهذا هو الانجاه الإسمى عنسد الرواقيين . وهو يشكر استشاد الماهيات إلى الجنس والفصل. والحد عند الرواقيين هو تحديد الصفات الحاصة بكل موجود فقط ، وهذا الاتجماه

<sup>(</sup>١) الداوى : الماثر النصيرية س٣

Chenu — Revue des sciences philosophiques et ( $\gamma$ ) théologiques " 1938 " P.P. 61 — 68

يخالف جوهر نظرية التصور كما يفهمها المصاؤون الإسلاميون، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى موهذا ما يحسم البحث فى المسألة نهائيا. إننا نجد فكرة تقسيم العلم إلى تصور وتصديق لدى أرسطو، فهو يبدأ الفصل الثالث من المقالة الثالثة من كتاب النفس بقوله وإن العلم ينقسم إلى تصور وتصديق، وهدذ ما بجملنا نجرم بأن النقسم المذكور أرسططاليسي بحث١١).

وهذا النقسيم يستند أيضا على أساس تحليل العمليات العقليسة ، فعمل العقل أدلا في هذا النقسيم ، هو النصور البسيط ، أى أن يدرك إدراكا مفردا شيئا من الأشيساء ، ثم الخطوة الثانية أن يوجد صلة بين هذين المفردين ، ثم يحاول ثالثا إيجاد رباط بين قضيتين تشهان في آخر تحليل إلى الخطوتين الاوليين التوصيل إلى حكم ثالك .

نمود إلى مشكلة أخبرة فى تقسم المنطق إلى تصور وتصـديق ، وهى تقسيم كل مبحث من هذين المبحثين إلى بديمى ونظرى .

أولا - التصور البدين: البدي مرس التصورات ، هو الذي يدركه الإنسان إدراكا مباترا دون أن يلجأنى إدراكه إلى علة توضحة ، أى إلى وسط ، أى أن نقول بوجود معان بديهة ، لم تحتج التوصل إليها الى عناء النظر والفكر أو إلى اعمال دليل ، والسبب في إدراكنا لها إدراكا مباشرا أنها معان واضحة في ذاتها من ناحية ، وأنه لا يمكن تعريفها من ناحية أخرى، لأن التعريف لا ينطبق إلا على المركب ، في حين أن البديهات من التصورات البسيطة .

Aristote: Be L'ame "Traduction par Tricot." L. I p. 124-1

ثانيا \_ التصور النظيرى: هو مالا نجده فى أنفسنا ، وإنما نتصوره باعتمال وكدونصب ذهنى ، ونحن نلجاً فى التوصل إلى قوانين الحد بالحصول علىالدانيات . أى بالجنس والفصل ، والجنس يحمل على الماهية فى جواب ما هو؟ والفصل يحمل علىها فى جواب أى شى. هو؟

المنا التسديق الدين عمر القضايا والأحكام التي يصدق بها المقل بغاته وغريزته و لا بسبب من الأسباب الخارجه عنه من تعلم أو تخلق. ولا ندعو البها قوة الوهم أو فوة أخرى من قوى النفس، ولا يتوقف المقل في التصديق بها إلا على حسول التصور لاجزائها المفردة . فإذا تصور معاني أجزائها وسارح إلى التصديق بها من غير أن يشعر بخلوه وقتا ما عن ذلك التصديق ، ومن الأمثلة على هذا قولنا : الكل أكر من الجزء، والاشياء المساوية لشيء واحد نفسه مصدقا به غير منفك عن التصديق . ومعرفتنا بأن الكل أكر من الجزء ، وبعد نفسه مصدقا المساوية لشيء واحد متساوية ليس من شهادة الحس ، فإن الحس لا يدرك المكل بل إدراكه مقصور على جزء واحد أو إثين لحس (1)

رابعا \_ التصديق النظرى : يحتاج فيه العقل إلى الإستدلال ، أى إلى إعمال الفكر وترتيه على شكل خاص ، والمعلومات الإنسانية كلها من هذا الصنف ، وعليه تقوم قضايا العلوم المختلفة .

٢ - أقسام المنطق الصورى عند المحدثين والاتجاه السيكلوجي :
 تعارف المناطقة منذ عهد بويتس Boece ( المتوفى عام ٥٧٥ ) على تقسيم

<sup>(</sup>١) ابن سيدا " الجاة س ٢ وما بعدها ،

المتطق إلى ثلاثة أقسام ـ النصور والحسكم والإستدلال ـ أوكما وضعها بويش ـ الإحداث والحسكم والاستدلال ، ثم أنى مناطقة پورت رويال فى العصور الحديثة وأضافوا إلى هذه الاقسام عنصراً ديكارتيا رابعا هو النظام ، فأصبحت العمليات العقلية المنطقية عندهم تشكون من الإدراك والحسكم والإستدلال والنظام (١).

ومن هذا مرى أن النصورى المنطق الصورى التقليدى هو أول عملية منطقية ، ومن ثمة ينبغى دراسه دراسه ستقلة ، ولكن بوزانكيت قسم كابه Essentials of Logic إلى قسمين : قسم يبحث فى نظرية الاحكام ، وقسم يبحث فى نظرية الاستدلال ، وملخص فكرته ، أنه لاحقيقة للاسم أو النصور فى المنفذ أنه إذا كان التصور هو إدراك الملهية الثابتة \_ أى الحصول على هذه الملهية ، والحكم عليها بأنها مرجودة ، فيو فى كنا الحالين يقيم حكما يعبر عنه فى فضية ، والقضية أو الحكم لاتتكون من جملة ألفاظ منفصلة ومستقلة تمام الإستقلال أحدها عن الآخر ، بل تتكون من جملة ألفاظ منفصلة ومستقلة تمام الإستقلال أحدها عن الآخر ، بل تتكون من رتباط ضرورى بين التصورات .

وليس معنى هذا أننا لانستطيع أن نميز بين تلك الالفاط ومدلولاتها وبين الالفاط الاخرى ومدلولاتها ، إنما لانستطيع أن نفهم معنى كل واحد منها مستقلا تمام الاستقلال ، في سباق يقوم من ذانه وفي ذاته ، بحيث أن مفهوم الواحد منها لا يتحقق تحققا منطقيا إلا إذا كان في قضية موضوعا فيها أو محدولا ،

Keynes: Fermal Logic, p. p. 6 - 8 رأيناً

Arnauld et Nicole - La Logique de Port Royal, 470 (1)

Posanquet - Essentiels of Logic, p. 87 (v)

فالتصور إذن لا يمكن أن يكون وحدة منطقية كاملة إذا أخذ بمناها التقليدى بل هو حالة ناقصة من حالات المقل لايمكن أن تقوم بذاتها، ويكلها وجودهما في حسكم

ولكر مالثت فكرة إنكار منطق التصور أن أخذت صورة أخرى على مد الاستاذ جوبلو ، ذهب الاستاذ جوبلو إلى أن منطق النصور لايوجد إطـلاقا ، وهو حين يفعل هذا إنما يطبق نظرية في علم النفس ، دعا إليها فيكتوركوزان من قبل ملخصها: إنَّ الحكم الذي بالقوة مردودًا إلى محمول ، هو ما قسميه تصوراً . وكلية فكرة هي إمكانية عدد غير محدود من الأحكام المكنة محمولها هذه الفكرة ، وليس هناك محل على الإطلاق لان نقول: إن النصورات أو الأفكار توجد لذاتها أ إنها لاتوجد اطلافا . والنصور ليس الا إمكانية غـــير عدودة لاحكام (٠). وعال جوبلو العملية النفسية لهده الاحكام المبكة تحليـــلا رائعا: إن كلة انسان، قد تكونت نتيجة لاحكام ممكنة متددة ـ كائن حوالي، كائن ناطق ، كائن ماش الخ ... وهذه الاحكام المكتة هي وحدها التي تكون التصور ﴿ إنسان ﴾ فالاحكام الممكنة هي التي تخطر أولا ، والتصور ليس إلا هذه الاحكام المكنة،معبر عنه في لفظ، والحكم هو ألوحدة الاولى للمقل .وكما يقول جوبلو ونحن نصل إلى اليفين ، بقدر مايكون عندنا من الاحـــكام المكنة الي تدخل فيها أسميناه نصورا ٥(٢).

وقد فسم جوبلو هذه الاحسكام الممكنة إلى قسمين : أحكام تقوم على

Tricot - Traité de Logique p. 51 (1)

Goblot - Traité de Logique p. 87 (v)

التجربة وأخ ى تقوم على البرهان . وسنعرض لهذه الاحكام في إبجاز .

## ١ - أحكام التجربة

إن عرض الاستاذ جوبلو لاحكام النجرية أو للاحكام النجريبية إيما هو عرض سيكلوچي أكثر منه عرضا منطقيا . إنه برى أن أحكام النجرية هي معطبات الحواس مشوبة بالادراك ـ فالإحساس من حيث هو ، غير موجود على الإطلاق ، وإنما يختلط به الإدراك أي يختلط به نوع من النفكير المقبلي ، فلا نتمثل الني. في ذاته ، وأنما نتمثله كبو هو مع شيء ثان ، أو نتمثله مختلفا عن هذا الذي ، أان ، أو نتمثله مساوبا لذي ، ثان أو غير مساوبا له . ونحن في كل هذا لفتم علاقات . فأحكام النجسيرية هي ما يتمثله المقل من علاقات بين هذا نصع علاقات . فأحكام الديسيرية هي ما يتمثله المقل من علاقات بين أو الإدراك الحي والتجرية . ويبدر أدب أرسطو نفسه توصل إلى كثير عما دهاه كليسات أو مقولات عن طريق أرسطو حدى تجربي .

ويقول جوبلو ، لا بد من شرطين لـكى يسكون الحدكم التجربي مؤكداً : الشرط الاول : يغفى أن يفرض الحكم نفسه بالضرورة على عقل الإنسان الذي يحكم ، والشرط الثانى : ينبغى أن يفرض الحكم نفسه تماما وبنفس الحالة على عقل كل من يمكون فى نفس الاحوال ه.

ونفسير هذا عند جوبلو: أولا إن الحكم التجربي لا ينبغى أن تعينه أحكام أخرى هو نتيجتها. لأن هذا يعنى وضعه فى صدورة تخرجه عن أن يمكون تجريبيا ليكون حكما برهانيا. فليس لهذا الحكم و براهين أو أدلة ، ، بل إن له علا ، إن المحال في الوافع أن أحكم بخلاف ما أحكم به . إن

نسلت هذا فعلم أن أدرك شيئا آخـــر ـ ومعنى هذا أن أكون قد تأثرت بشكا آخر . وبيدر أن الضرورة المنطقية تختلط بالضرورة العلية هنا . أي لا يذغبي أن نتأثر ـ ونحن بصدد وضع حكم تجريبي ـ بأي شيء ، بل نستخدم فقط ، الملاحظة النزيمة للوقائع ، فيكون الحكم التجربي صحيحــــا حينها بعينه تعيينا كاملا تمثل المادة ، التي يكون حكمه عليها ، تمثلا عالما من أى تأثير . ثانيا : ينبغي أن يكون الحكم صحيحا بذاته ، فيكون الحكم التجربي الذي وصل اليه فرد هو نفس الحكم الذي يصل البه فرد آخر في نفس الاحوال، فها لا يكون صحيحا لدى ، لا يكون صعيحا اطلاقا ، فصحته لا تستند إذن على أنا فقط ، بل صحته يسلم بها أى فرد آخر محكم في نفس الشروط والاحوال . فالحكم التجربي حكم موضوعي ، يستمد صحته من موضوعيته لا من ذات الشخص الذي يحكم . فلا نقبل حكما تجريبيا مستمداً من شهادة الآخرين ، بل لا نقبله إلا أن نعانيه بأنفسنا ، فنصل إلى نفس الحكم الذي وصل اليه الآخرون ، فإذا كان هو هو نفس الحكم ، كان حكما صحيحاً . ويخرج الاستاذ جوبلو من دائرة الاحكام النجريبية ، الاحكام الصرفية الى تنتج عن تجربه خاصة ذانية ، يتدوق الصوفية فيها أحاسيس خاصة بهم ويصلون إلى أحكام عن تجربة شخصية لا نستظيم أن نعانيها ، بل نقف منها موقف الأعمل من الضوء .

وقدرد جوبلو أحكام النجربة إلى أنواع ثلاثة: أحكام الذائية وأحكام الإختلاف وأحكام المقارنة (١).

lbid - p.p. 41 - 49 (1)

#### ١ - أحكام الذائية وأحكام الاختلاف:

الإدراك هو التميز . أى لكى تدرك شيئا ، ينبنى أن تميزه عن غيره ، أى أن تدرك أنه مختلف عن غيره ، وأبسط أنواع الإحكام التجريبية هى احكام الإختلاف ـ هذا ليس ذاك \_ إذا وضناه فى صيفته الجبرية يكون اليست ب. ومن الامثلة على هذا : إننى اختر إحساسا بلون احمر وإحساسا آخر بلون غير أحمر ، وأحكم أنها مختلفان .

الحكم هنا يبدو سالبا فى الظاهر ، ولكنه ليس فى الواقع كذلك . وتفسير هذا أن أحكام الإختلاف ليست هى الاحكام السالبة بالذات . وإنما هى احكام تمييز ، أى أميز بين هذا وذاك، ولذلك قد تكون أحكاما موجبة ، وقد تكون أحكاما سالبة .

وقد بحدث أن يستند التميز على قوة عضوية شخصية متميزة لدى \_ كفوة الإبصار مثلا أو كتوة الانتباء، ولكى يمكون حكى صحيحا، ينبغى أن يفرض نفسه على كل إنسان برى بوضوح كما أرى، فيحكم بأن هذين اللونين مختلفان، وألا يمكونان مختلفين بالنسبة لى فقط. إن اليقين الذى أصل البه إذن ليست له قيمة إلا عندى فقط، إن افتراضاً صادراً عن الذات لا يمكن أن يعد حكم إخلاف تجربي. وقد أنصور أنه حكم إخلاف، وأدرك فى الآن عينه أن صفة خاصة فى حوالى هى التي أوصلتنى إلى هذا الحكم ، فإذا ما حادث أن فقد الصحة، على أن أسيطر على نفسى، وأخرج من نطاق تجربى كل لتحقيق هذه الصحة، على أن أسيطر على نفسى، وأخرج من نطاق تجربى كل عضر ذاتى إدادى ونفسى، فإن حكم الإخلاف بخرج عن أن يمكون حكم

تجربيبا ويصبع حكما وبرهانيا . أو بمغى أدق إن أحكام الإختلاف ينبغى أن تكونأحكامامباشرة .

أما أحكام الذاتية ، فيذنني الاتختلط بأحكام التماثل واحكام التشابه .

الاحكام الناتية هي الاحكام التي تقرر أن هذا هو ذلك. وينبغي أيضا أن يمز حكم الناتية عن مبدأ الناتية: اهي ا. وبرى جوبلو ان هذا المبدأ الاخير ليس مبدءاً على الاطلاق حيث إنه لا بجال لتطبيقه . وليس هو حكما لاننا لا نعرف من (١) إلا أنها (١) أى أن الحكم لا يعطى شبئا جديداً . فليس في مبدأ الذاتية ثمي جديد على الاطلاق ، بل الموضوع هو المحمول والمحمول هو المحضول من الماضوع . أما حكم الذاتية ، فيقرر أن ا . ب هما تعبيران مختلفان لثمي واحد بذاته . فإذا قلت مثلا : هذا الرجل هو سقراط . فإن معناه : أن الرجل الذي بغت بإشارتي هذه ، والرجل المروف بلم سقراط ، هما تعبيران مختلفان عن شخص واحسد ، أو إذا قلت إني هو الذي تبحث عنه ، يعني أن الرجل الذي لا تعرفه ، ولكن له من الصفات والممزات كذا وكذا ، هو الرجل المراحل الذي تبحث عنه ، يعني أن الرجل المذي لا تعرفه ، ولكن له من الصفات والممزات كذا وكذا ، هو الرجل الماطل أمامك .

ويُسِغى أن نلاحظ أن أحدكام الناتية قد تثبت بصور مختلفة من الاستدلالات والبراهين ، ولكن هذا يخرجها عن أن تكون أحكاما تجرببية \_ وتحول الى أحكام استدلالية .

و نلاحظ أيضاً أن الاحكام الذاتية نقرر ذاتية جزئية ، فلا توجد ذاتية بدون اختلاف. فما دام مناك حكم ، فيناك اختلاف ، وذلك تبعاً الظروف المختلفة التي يوجد فها الثيء . ونلاحظ ثالثا أن الاحكام الذاتية أحكام موجبة فى ظاهرها ، ســـــالبة فى حقيقتها ، حين أقوم بالتجربة ولا أستطيع أن أميز ، أى لا أستطيع أن أصل إلى اختلاف باطنى بأن هذا غير ذاك ، فإن هذا يكون حكما سالبا ، أو هو نفسه سلب حكم أو غياب تجربة أو عدمها . فالحكم الذاتى حكم سالب اذاً .

وكل حكم يعبر عن علاقة بين حدين . فاذا كان الحدان متائلين ، فإنهها يكونان اذاً حداً واحـــداً . ويلاحظ أن الحدين يكونان متائلين من ناحية ومختلفان من ناحية اخرى ، متائلان باطنيا ، ومختلفان عارجيا . فالذاتية اذاً تمينز ايضا .

وثمت أنواع اخرى من الاحكام يشبه بأحكام الناتية ، وليس منها ، وهى أحكام الشابة jaguements de ressemblance . فن المقرر أن الاحكام التجريبية تفترض قانون عدم النائض أو النات الرفوع ، يمنى أن التقابل بين الني وغيره مطلق ، فهذا إما ذاك ، وإما مختلف عنه ، وليس هناك وسط ومن التنافض أن نقرر أن حدين منظوراً إليها من وجهة واحدة ، هما في الوقت عينه مناثلات ومختلفان ، ولكن هل تمدنا التجربة دائماً بحالات مناشلة ؟ إن النساوية والمقادير الشياوية . وأما في عارج هذا التطاق فإن المطيات الحسية المساوية والمقادير الشياوية . وأما في عارج هذا التطاق فإن المطيات الحسية لا تمدنا بدائية مطلفة . ولكن قد نجد تشابها بين النيء وغيره ، فنحكم بأنه يشابه ، وهذه ما تسمى بالحكام المشابة . وتوضع هذه الاحكام في صور متعددة : هذا هو كذلك ، أو أن هذا هو كذلك من

للاحظ من هذا أولاً : أن أحكام الشابة هي غير أحكام الذاتيـــة .

ثانياً: أنها تعطم قانون عدم التنافض ، فإننا نرى أشياء تنشابه مع بعضها ولكنها متاثلة وغير متاثلة . إن الإشكال يرتفع إذا كان لدينا حدان مركبان وينحلان إلى عناصر متايزة وأخرى مختلفة . ولكن إذا كانت هناك صفتان بسيطنان غير مناثلين ، فإنها ينبغى أن تكونا مختلفين متبايتين ومع ذلك فإننا بحد صورة من العلاقة الاسرية بين الاشياء ، فندرك متاثلات بينها وندرجها تحت جنس واحد . فأحكام التشابه تقودنا إلى الجنس ، والجنس يفترض صفات نوعية متسابه أيضا إلى النوع . والملم كله يقوم على وضع المتشابهات ، ثم المختلفات ، وما يغصل بين المتشابه والمختلف . كما أن أحكام التشابهات ، ثم المختلفات ، وما يغصل وكذلك القياس والاستفراء إلى حد كبير ، والتقسم أيضا، وهو عملية هامة في وكذلك القياس والاستفراء إلى حد كبير ، والتقسم أيضا، وهو عملية هامة في العلم الحديث ، تقوم على نفس الاحكام (١) .

#### ٧ \_ احكام القارنة

هى الاحكام التى تقارن بين شيئين يدخلان تحت نوع معين . وبنبنى ألا خلط بينها وبين أحكام المقدار ، لاننا لسنا هنا بصدد العدد ولا القياس ، أى أن المقارنة هنا ليست مقارنة كية ، وإنما هى مقارنة بين شى. هو صغير وكبيرعامة. وهى تنطق على المكان كما تنطبق على الزمان . فنقول مثلا إن مدة حادثة من الحوادث أكبر من مدة حادثة أخرى مع كونها بدءا الحركة معا .

وهناك نوع آخر من الاحكام هي أحكام المناواة ، هي أحكام مفارتة
 ولكها تذي ال أحكام النائية ، حيث أن النائية تتحقق فيها كبرا

Idid - p.p. 99-59 (1)

وصغراً . وبجانب أحكام المساواة توجد أحكام اللامساواة وهذه تندرج فى أحكام الإختلاف، ولكنها تتحقق أيضاكبراً وصغراً ·

ثم هناك أحكام أيضا تختلط بأحكام المقارنة وهي أحكام الكتافة ، وهي أحكام الكتافة ، وهي أحكام عن شيئين متاثلين و لكن أحدها إزدادكنافة مأى إزداد مفهوما ـ عن الآخر . ثم هناك أحكام المقدار، وهذه الاحكام هي أحكام الكروهي تستند على العدد والمقباس (١) .

## ٢ ـ أحكام البرهان

إذا توصلنا إلى حكم بحكم أو بأحكام أخرى ، بحيث يكون هو نتيجة لهذه الاحكام ، فإننا ندعو هذا الحكم حكاً برهانياً أو برهاناً . فوجه الإختلاف إذا بين الاحكام التجريبية والاحسكام البرهانية ، أن الاولى تمدنا بها التجربة والاحساس الباشر ، بينما النانية تستند على نصب دليل أوقياس أو استفراء أر تمثيل .

و هذه الاحكام البرهانية هى التتاج الهمام لجميع الصور المركبة العقلية منذ أن وضع المنطق ، أو هي تاريخ تطور المنطق \_ القسمة الافلاطونية ، القياس الحلى البسيط الارسططاليدى ، القياس الشرطى المركب الرواق ، الشكل القياسى الرابع الجاليني ، القياس الفقى عند فقهاء الإسلام ، الإستقراء عند بيكون

Goblot: Traité, p.p. 95-97 (1)

واستوارت مل ـ كل هـذه الطرق توصل إلى أحـكام برهانية ، مادتها عند القباسيين عقلية ، ومادتها عند الإستقرائيين تجريبية ، ولكن الحـكم الذى تصل إليه جميع تلك الطرق هو حكم برهانى ، هو حكم غير مباشر (١) .

وعلى العدوم تلك هى الاحكام التي تسبق تكوين التصورات عند أصحاب النزعة السيكلوجية ، وهى الاساس الذي يقوم عليه تكوين التصورات . وإذا كان أصحاب النزعة الميتافيزيقية يرون أن قوانين الفكر هي المبحث الذي يقوم عليه المنطق ، فإن أصحاب النزعة السيكلوجية يرون أن أحكام التجربة والبرهان هي هذا الاساس .

رأينا مما تقدم أن هناك مجموعة من الاحكام هي عند جوبلو \_ الاساس الذي يمكون التصور . وهذا يدعونا الى أن نبحث طبيعة الحكم عنده . إن الحكم عنده هو تأكيد ، ويوجد في العقل المستدل من الاحكام بقدر ما يوجد فيها من تأكيدات متايزة . ونحن فستطيع بنوع من التجريد أن تحكم أو بمني أدق أن تنخيل بأنفسنا أننا تحكم ، هم أننا لاتحكم . أو بمني آخر هناك أحكام بجانب الاحكام التي تعملها . هناك أحكام التي لانفطها ، ومع ذلك نفكر فيها ، متضنة في أحكام أخرى تمكون الاحكام التي لانفطها ، ومع ذلك نفكر فيها ، متضنة في أحكام أخرى تمكون في علية الحكم ميدخله في محت سيكولوجي عن ميكانيكية ازدواج الحكم أو عايسمي في علمائفس بالتأمل. ولكن مايهنا الآن أن هناك نوعين من الاحكام ضد

Ibid p. 81 (1)

جوبلوحكما بالقوة وحكما بالفعل ، والفرق بين الحكمين هوأن الحكم بالفعل معرعه في لغة ، وينقل للاخرىن ويتفق عليه الآخرون لكي مكون حكمًا. واختلاف آخر بينهـ ، هـ أن الحكم الذي بالقوة تقصه العقيــ دة ، بينها الحكم الذي بالفعل هو تأكيد، وتؤيده العقيدة، وليس القصود هنا العقيدة الدينيـة، بل عقيدة الحكم . وقد وجد المنطق لهذه الاحكام التي بالقوة، أي أن مكون لدنا القدرة على أن نحكم على أحكامنا ، فيدعو هـذا إلى النقد ، وإلى تمحيص الحقائق وإلى الشك. وبالتالي لامنطق عند موجودات لا تفكر في الاحكام التي بالقوة. وينبغي أن نلاحظ أن الاحكام التي بالقوة هي أحكام كاملة ، لها موضوعها ولها محمولها ، ولها رابطتها، لها كل ممزات الإحكام الصورية، ولانقصها الاالعقيدة . وقد يحدث نقصان العقيدة هذه في واحد من الحدود التي تكون الحكم الذي فالحد إذاً من حيث هو حد غير موجود ، وإنما نكون وبحقق بواسطة جملة من الاحكام تحقق صحنه . فالتصور إذاً ليس إلا حكما ، على أن يكون هذا الحكم مردوداً إلى محمول معمر عنه ، وكاية تصور: معناها إمكانية حمل عدد غير محدود من الاحكام عليه ، فالإنسان تصور كلي لانه يوجد عدد غير محدود من الاحكام عليه ، فالإنسان تصوركلي لانه يوجد عدد غير محدود من الاشخاص كلة و إنسان ، محمولة عليهم . فالتصور ليس حقيقة ، يقول جوبـلو ، لا مح ل للتساؤل ما إذا كانت التصورات أو الامكار توجد في ذاتهـا أو في عقل الله ، أو أنها توجد في العقل الإنساني . أو أنها لا توجد إطلاقا ي .

فالنصور إذاً هو عدد غير محدود من الاحكام المكنة \_ أحكام بالقوة\_.. الكلمة موضوعها أو محمولها ، فإذا كانت الكلمة محمولا لهذه الاحكام فهي تعبر عن الماصلي ، وإذا كانت موضوعاً فهي تعبر عن المفهوم <sup>(۱)</sup> .

تلك هي النظرية انفسية الى تقرر أن الحكم هو الوحدة الأولى للفكير، وأن التصور لا يوجد إلا في سباق، أو في حكم . غير أن إعترضات قوية وجهت إليها ، فالاستاذ ماريتان ، Maritain ، يرى أن من المدكن القول بأن التصور يوجد بذاته في الذهن لكى يكون عاولا لاحكام بمكة وأن هذه الاحكام المكنة توجد بسبيه ، ولكن من العبث أن نقرر أن التصور لا يوجد إلا كحمول لاحكام لا توجد - أى الاحكام بالقوة لا توجد فانه ينتج أنه لا يوجد في المقل شيء . موالاحكام ، ولا يوجد من حيث هي في المقل الإنساني ، وهي أسق في الوجود من الوجود عن الوجود عن الوجود عن الوجود عن الوجود عن الرجود عن الوجود عن الوج

لكن الاستاذكيذ برى حلا وسطا . [نه يقرر أن المنطق بختص بالصحة والحنطأ في العمليات العقلية ، والصحة والحنطأ لا يتضحان إلا في أحكام أو في تضايا باعتبار أن القضايا هي المبرة عن الحكم . فالحكم إذاً هو الوحدة المنطقية الاساسية . بل إن التصور لا يمكن أن يكون بنفسه ، حالة عقلية كاملة، مالم يوضع في سياق أو حكم . فإذا ماتلفظنا ، باسم ، أي اسم كان ، فإن الساسع لا يفيم منه شيئاً ، أي لا يعبر عن شيء ، اللهم إلاإذا كان تعبيرا مختصراً عن قضية ، كان يكون و الإسم ، وداً على سؤال ، أو أن ظروف التلفظ به توحى بربطه

Tricot, Traité, p. 49 (1)

Ibid: p. 50 (v)

بسياق تقضع فيه فوته الحلية ولكن الاسماء أو الالفاظ أو الحدود تكون دائمًا عنصراً متهارزاً بعضها عن بعض فى القضايا أو الاحكام ، فلكى توضع الاحكام ، يذبغى أن توضع أولا عناصرها ، فبحث هذا هذه العناصر ضرورى .

وبرى كينز أن المسألة تتمقد بدون داع ، إذا ماأخذنا نبحث في أيهما له السبق النفسى ، التصور أو الحكم ، أو إذا كان تكوين الاحمكام يستلزم بالضرورة أن تكون التصورات لدينا من قبل ، أو إذا كان تكوين التصورات نفسها يتضن أن تكون الاحكام لدينا من قبل ، أو أن العمليين تسيران سوياً . إنه يكفي أن نقول إن للحكم أو للقضية في المنطق عناصر ، منها يتكون الحكم أو القضية ، وهذه الناصر هي التصورات . وهذا يدعو إلى أن نبحث التصورات منفصلة عن الاحكام ، وأن نتبر هذا البحث خطوة هامة وأساسية في تكون المنطق كله ١٠٠.

هذا هو رأى كينز. يقرر أن الحكم هو الوحيدة الأولى الفكر، وأن النصور لايدرك إلا في سياق الحكم ، ولكنه يرى أن تبحث التصورات و أولا و باعتبار أنها عصر الحكم ولا يقوم الحكم بدونها ، وبلا شك إن رأى كينز فيه من الحقيقة الثيء الكثير ، إن النصور بذاته لايكون وحيدة عقلة كاملة ، اللهم إلا إذا قاتا إن هناك تصورات بديهه موجودة وجودا سابقا لدى الإنسان ، وهذا ينقلنا إلى مبحث في المعرفة ، إنهدم انهداما كاملا أمام النظرية اللهبة النجريبية .

Keynes ' Formal Logic, p. 9(1)

ولا يعنى هذا أن و بحث التصورات » لاقيمة له فى المنطق ، أو أن نمته م من أبحاث اللغة فنهمله إهمالا تاما . نحن نصل إلى التصور بأحكام ، لسكى نسكو نه ثم نضمه فى سياق حكم ، لفسندل من هذا الحكم على حكم آخر ، أو ننظم التصورات فى حكم ن ، لنستنتج حكما ثالثا . ومن هذا يقبين أن التصور ، وأن لم يكن الوحدة العقلية الأولى ، إلا أنه المبنة التي يقوم عليها البناء المنطق كله. و هذا وجب عنها عنا كاملا ، وإجلاء نو احبها المختلفة .

# اليَّا ثِلْتِ الْجِيَّا ثِنْ عَ التصورات

# الفص<sup>ف</sup> لالأولُ طبيعة التصور

ميز المنطق الكلاسيكي بين التصورات والحدود ، فالتصور أو الفكرة هو الفعل الذي يرى العقل بواسطته الثيء أو الموضوع في ماهيته دون أن يثبت أو ينقى ، فهو يفترض إذن إدراكا أو معرفة بسيطة للموضوع منظوراً اليه كشيء معقول ، أما الحد أو الاسم فهو إشارة أو تعبير أو علامة على التصوركا أن التصور علامة على الثيء ، ولقد قرر أرسطو أن الإسم ليس إلا رباطا عارجيا لاصلة له داخلية بالذيء .

وذهب المدرسيون متأثرين بأرسطو إلى أن الفظ هـــو رباط اتفاق يعتمه الإنسان . ويميز مناطقة العصور الوسطى بين الإدراك البسيط أو التصور : وهو عمل النفس الذي يصل عمل المعقل وبناؤه ـ وبين التصور العقلى أو الصورى ، وهو عمل النفس الذي يصل إلى الماهية أو الكنه . ويبدو أن هذا التقسيم هو تقسيم سيكلوجى ، على أننا تصل من هذا إلى أن الاسم رداء التصور .

أما أرسطو فيذهب إلى أن التصور هو التعبير بسكلمة واحدة عن تعريف

الشيء في الفكر بدون أن نصل إلى الشيء الحقيق ، لأن الشيء الحقيق أو الشيء المحقيق أو الشيء المحجود على الحقيقة هو الفرد. فالنصور عند أرسططاليس هو فقط إعادة لبناء هذا الشيء الحقيق ، وفي هذا البناء يرد العقل إلى وحدة الفكرة السكلية ، الأفرادالمحسوسة الامتالات الحسية ، أوبمعني أدى يرد العقل إلى الفكرة السكلية ، الأفرادالمحسوسة المتعددة ، وإذا نظرنا إلى الصور من وجهة نظر ذاتية فهو حدس مطلق معصوم ، هو في أفق أعلى من الخطأ والصواب .

و يلاحظ تربكو \_ أن المنطق الصورى لايهتم بالتكوين السيكارجى للنصور ولا بقيمته الموضوعية ، إن موضوعه هو الصحة الداخلية للنسور فقط ، أى أن يكون النصور صحيحا من ناحية بنائه .

ولقد حاول المنطق الانجابيزى دى مورجان أن يحدد من وحبة نظر منطقية من آراء أفلاطون في طبيعة الذات والغير ، فحدد التصور بأنه تركب لما هو ولما ليس هو . فالتصور إنسان \_ مثلا \_ بيسلى و بيس و وحصان و صادق على بيبر من ناحية موجبة وعلى حصان من ناحية سالبة . وينتج عن هذا أن كل حد فيه مزدوج \_ إنسان ولا إنسان \_ وكل حد إذن يشمل الموجودات كابا . وقد وضعدى مورجان رموزا تشير الى المثبتات والمنفيات و كل حد من الحدود، ولكن تركو برى أن فكرة دى مورجان هذه ستؤدى الى تنائج خطيرة في باب القضايا، إنها ستلنى كل تميز بين الفضايا الموجبة والقضايا السالبة \_ وسيؤدى هذا إلى خلط كبير في نظرية الاستدلالات نفسها . ومع هذا فقد أثر دى مورجان أثيراً كبيرا في هاملان وفي كثير من آرائه (١٠) .

Tricot: Traité. p. 56 (1)

وإذا بحثنا النصور من وجهة نظر منطقية. لنبين لنا أن النصوريستلزم خاصيتين هامتين : الإمكانية والعمومية .

برى المناطقة الأفدمون ـ تحت تأثير بزعة ستافريقية أن إمكانية النصور إنما تمنى تحتقه ميثافيزيقيا في الوجود ، بغض النظر عن كونه في الواقع أم لا . أو عمني آخر لايهم أن يكرن النصور ﴿ مُوجُودًا بِالفَعَلِي ﴾ ﴿ مِلْ مِكُنِّي لَتَحْقَقُهُ ﴿ فُوهُ لَامَايَهُ ﴾ . ولكن من الحدير ونحن نريد أن نبتمد عن هذا الانجماء الميافيزيق أن نقول إن إمكانية التصور انما تنتج من خلوه خلواً كاملامن التناقض الداخل. أن الناقض في ماهمته الداخلة ، يقد ل يو انسكاريه . إن كلية الوجود نعني فقط شيئا واحداً هو خلوها من التنافض ، ومن المكن أن تشه التصورات المنطقية النصورات الرياضة في هذه الناحية : فالموجودات المنطقية إنما ينظر المها فقط من ناحية كونها ممكنة ولا يهم إطلاقا أن نوجد أو أن لاتوجد . إنها قد تكون موجودات عقلة ـ كالملك مثلا ـ أو قد تكون نضا بسطا ـ كالعدم أما النصور المتناقض فهو تصور يحطم نفسه بنفسه ، أنه غمير ممدرك ويستند على غمر ص الفكر واضطرابه و بين لنا تحليل أجزائه التناقض الداحلي فيه (١). وينتج من هذا أنالفكرة أو النصورينبغي كما يقررديكارت أندتكون واضحة ومنهارة ، يقول وأسمى واضحة : المعرفة الموجودة أمامنا مبينة لعقل متذه ، ومتهايزة : الفكرة المحددة والتي تخلف عن بقية الاسكاركايا ، لدرجـة أنها لانتضمن في ذاتها إلا ما مذين واضحا لمن ينظر فيهاكما يذبغي ، ثم أتى ليبنتز بعد ديكارت، وفرق ته بقا كاملا بن الفكرة الواضحة والفكرة الممارة - كما ستری بعد .

lb d: p, 55 (1)

أماكلية التصور : فأول ما يقابلنا هو المفهوم الكلاسيكي له \_ ونحن نعلم أن فلسفة كل من أفلاطون وأرسطو فلسفة تصورية . إن التصور هو الفكرة الكلية . وهو هو موضوع التعريف، بل والعلم، لأنه لا يوجد إلا علم كان ، والعقل لا يدرك سوى الكلي . وقد رأى أفلاطون هذا ، ولكن الكلي عنده كلي سام ـكلي فوق الثيء . أما أرسطو فعلي عكس أفلاطون ، يقرر أن الكلي موجود في الذهن وفي الأفراد ، والأفراد هي الموجودة في الخارج ، ولكن هذه الكلية المعر عنها في القياس بالحد الأوسط، إنما نعرفها محدس يتوصل إلى الماهية . وعلى عكس أفلاطون، إن الكلية عند أرسطوطاليس تستند وتنعلق مضرورة الفكرة، فالكلية إذن تتبجة لهذه الضرورة. يقول رودييه ﴿ إِنَّ مُوضُّوعُ العلم الحقيق ليس هو العام أو الحكل. مل هو الضروري، فإذا كان الموضوع كلباً ، فهذا لأن الضرورة تتضمن الكلية ، والبكل يستند على الماهية . فإذا لم مكن هناك علم المجرئي ، فليس هذا لانه جزئي أو فردي ، و لكن لانه بتضمن الاحمال. ومالجميلة إن النبرء الموجود حقيقة هو الجرئي، وهو المنعقق في الخارج، والكن موضوع العلم هو الكلي . وهذا ماكان يقوله المدرسيون ﴿ الْجِزْقُ هُو المُوجُودُ ، والعلمُ هُو الكلِّي ﴾ ولكن ليس معنى هذا أن العلم لابهتم ولا يتصل بالواقع . إنه يهتم وبالفكرة الاخيرة، بالفكرة الاقل عمومية. والتي تظهر الضرورة فيها بوضوح ، وهي التي تحتوى الأفراد ـ احتواءاً مباشراً . وهي فكرة النوع .

ولقد وجسدت فلسفة التصور منذ البدء \_ عداوة شديدة فى النظريات الإسمية اليونانية ، فنقد أنتستانس والمدرسة الكلبية كل محومية وكل ضرورة ولم يقبلوا سوى ، الماهيات الفردية ، . يقول انتستانس ، إلى أرى فرسا ولا أرى فرسة ، . كما أنكرت الرواقية وجود الكليات، ولم تعترف بغير

الأفراد. ولكن المذهب الإسمى الرواق كان أقل قطعا من إسمية الإبيقوريين ، فديما رأت الابيقورية أن النصورات ليست إلا أصوات بين الثىء الموجود ورنين الصوت ، ترى الرواقية أن معنى الإسم في ذاته شيء حقيق .

وكان للذهب الإسمى المنطقى فى العصور الوسطى أصار كثيرون، وعلى المخصوص روسلان وجيوم الأوكاى، وكان جيوم الأوكاى يرى أن الجزئى وحده هو الحقيق، وأن الكلى \_ النوع مثلا \_ هو تصوير غير واضح للحقيقة وأن التصورات الحقيقية هى صور الاشياء.

وأخيا ـ يأتى جون ستيوارت مل ، فيرى أنه لايوجد قط سوى الوقائم وأنها فقط حالات شعورية بسيطة . يقول مل ﴿ لقد سمت نظرية المعانى العامة المنطق الفديم كله . إن موضوعات الفكر الحقيقية هي الصور الجزئية ، كرجل معين وليس ـ الرجل ـ والصور النوعية إنما هي مجسدة في الم وقد جاءت من تجميع ميكانيكي للصور الفردية ي وليست هناك أية أهمية عند مل لمرفة إذا كان من المحتم أن نفسر المنطق تفسيراً مفهوميا ـ كما هو عند أرسطو ، أو تفسيرا ما صدقيا ـ كما هو عند أرسطو ، أو تفسيرا الجزئي إلى الجزئي .

وكذلك هاجم سبنسر ودىمورجان المنطق التصورى ، ولكن لدواع مختلفة تماما .

غدير أن المذهب الإسمى لم ينجح كثيرا فى الفضاء على منطق التصور . يرى تريكو أن أرسطو على حق فى قوله إن موضوعات الفكر هى المعانى ، وليست الاشياءووأنه لايوجد إلا العلم الكلى . فالتصور موجود إذن . إن التصور ليس تجميعا ميكانيكيا الصور \_ إن له طابعا صوربا ويتكون من إدراك النائية الصور المتعددة التي تستخر أما ننا ، والتصور أيضا طابع إنجابي واضع ، وكما يقول جوبلو بحق وإن الممومية لا تنتج من غياب فكرة ولكن من عدم تعييما ، (١٠

ومع هذا \_ ينبغى أن نسلم للإسميين ولجون ستيوارت مل على الخصوص أتنا لانفكر بدون صورة واقعية ، وأن التصور بنبغى أن يستند على الواقع ، وهو رمز لهدا الواقع . يقول شوبنهور ، ينبغى أن تتخذكل معرفة حقيقية وكل تفليف حقيق تصورا ذوقياكنواة داخلية أوكأساس لها » .

إن المنافشة كلما تدور في النابة حوانقطة هامة، هي معرفة ما إذا كان التصور ليس شيئا آخر سوى صورة جماعية أو إذا كان هو وحدة صالحة لمجموعة لانهائية من الحقائق والواقع . إن من الواضح أن فلسفة أرسطو التصورية هي فلسفة عامة وافعية من ناحية و لكنها في الوقت عينه فلسفة ثابتة رساكتة ، وذلك لأن فكرة الكيفية البت أكبر دير فيها ، وسنعود إلى بحث هذه القطة بصورة أشمل في بحثا عن المفهوم والماصدق .

ولكننا الآن ونحن في نطاق . التصوير ، نقول : إن النصور الأرسططاليدي مازال فأنما يؤدى دوره في كثير من العلوم رغم ما وجه إليه من إعتراضات .

وينبغى أن تلاحظ \_ ونحن بصدد النكام عن أقسام التصور، أنسا قد ندخل في أبحاك لغرية ومبتافيزيقية ونفسية ، ولكن لابد للنطق أن

Coblot - Traitè p. 113 et Tricot, P. 56. (1)

يمس نلك الموضوعات. ويشيركينز \_ بحق \_ إلى أن تقسيم التصورات مثلا إلى تصورات مجردة وعينية هو أدخل في اليتافيزيقا منه في المنطق . ولكن لـكى يشكون موضوع التصور كوحدة كاملة ، فإننا سنبحث موضوع المجرد والعيني أيضا "كابخته كينز من قبل (١) .

وينبغى أن تلاحظ العلاقات بين مختلف النقاسيم ، فمبحث التصورات واحد ، منظور إليه من نواح متعددة .

Keynes: Formal Logic, p.p.8 -11. (1)

# الفص لالشاني

#### المفرد والمركب والجزئي السكلي

التصورات بين اللغة والمنطق

أما أن هناك صلة بين اللغة والمنطق في مبحث التصورات ، فهذا بما لاشك فيه . بل يدو أن بعض أقسام التصورات إذا نظرنا إليها من وجهة ، فهى لغوية بحتة ، تقوم على عبقرية اللغة وعلى خصائصها ، ولكن من وجهة أخرى ، كرى فيها عملية عقلية منطقية ، وتفاوت الصبغة اللغوية والصبغة المنطقية في أقسسام التصورات ، يدو البعض من هذه الافسام وكأنه لغوى بحت ، ويدو البعض الآخر ، وكأنه منطق بحت ،

وأول بحث يدعيه كل من المنطق واللغة ، هو تقسيم الألفاظ إلى الألفاظ المفردة والألفاظ المركة . فاللغط المفرد هو الذي يدل على معنى ولا يدل جزء من أجزائه بالذات على جزء من أجزاء ذلك المعنى ، أو بمعنى أدق هو ما يدل على معنى ولا يدل جززه على شيء أصلاحين هو جزؤه و يعطى ابن سينا مثالا لهذا: الإنسان فكلمة إنسان تدل على معنى لاعالة ، وجزآه وهما الإن والسان ، لا يدلان على معنى جزأى الإنسان ، وينقسم اللفظ لا يدلان على معنى يستقل بالقهم من غير أن يدل الملاقا على زمان ذلك المنى ، وكلة : وهى لفظ مفرد يدل على معنى في زمن ما الأزمنة منسوب لمرضوع غير معين ، وأداة : وهى لا تدل على معنى من من الازمنة منسوب لمرضوع غير معين ، وأداة : وهى لا تدل على معنى من

يستقل بالفهم ، ولكنه يدل على نسبة بين معنيين ، لا يمكن تعقلها إلا بذكر النسة بينها (١) .

وقد خاص الدرسيون في هذا البحث و تكلوا عن تقسيم الالفاظ إلى القسيم الاول: Termos catégormatiques وهي الالفاظ ذات الدلالة، وأنها تدل على شيء أو معنى قائم بذائه واسماء مطلقة ـ كالإنسان مثلا، واسماء وصفية ـ كأبيض ـ والقسم الثاني هو: الادوات Termes syncateormatiques في ذاتها وهي الالفاظ التي تقوم بحركة معينة، فهي تربط، ولكنها لا تمثلك في ذاتها وجوداً منطقها (٢).

هكذا يبحث!!نطق هذا القسم منالتصورات ، ولكن اللغة تضع مقابلا لهذا التقسيم ــ تقسيم اللفظ الى اسم وفعل وأداة

أما اللفظ المركب، فهو يدل على معنى وله أجدراه منها يلتم مسموعه، كا يقول أبن سينما - كالإنسان يمثى - أو راى الحجمارة ، وينقسم المركب إلى قسمين :

(١) ما يفيدفا ثدة يتم باالكلام، ومن الافضل السكوت عليها، وهذا هو المركب النام (٢) مالا يتم الكلام به \_ وهذا هو المركب الناقص . ثم يقسم المناطقة المركب النام إلى المركب الحيرى والمركب الانشائي .

<sup>(</sup>١) ابن سينا : النجاة ٠. ص ٥

Tricot - Traité p. 61. (1)

ولا يبحث النطق في المركب الانشائي، وإنما يبحث في المركب الحترى، لأنه يحتمل الصدق والكذب ـ وهو القضية أو الحسكم بمني أدق .

و من الواضع أن هذا التقسيم إلى مفرد و مركب وما يستنبع كل قسم من فروع إنما هي أبحاث تتردد بين اللغة والمنطق، مها أدعى المناطقة أنهم فيتقسيمهم للفظ الى مفرد و مركب، إنما ينظرون الى المعانى و لا يتنفون الى اللفظ، فا دل على معنى واحد فهو مفرد سواء تركب من حرف أو أكثر ، اشتمل على كلمة أو على أكثر من كلمة ، وإن النحاة انما يهتمون باللفظ ، وأن ماله إعراب واحد أو بناء واحد فهو مركب، ولو وضع ليدل على معنى واحد. إن البحث هذا حقا يتردد بين اللغة والمطنى(١).

ويتصل نقسم اللفظ إلى مفرد ومركب تقسم آخر خاص فيه المدرسيون بكثرة ـ وهو تقسم النصورات إلى بسيطة ومركبة . أما البسيطة فهى التي تحتوى عنصرا واحدا ـ وذات مفهوم هش ، صغير ، ضئيل وهي أكثر الالفاظ تعميا ، وذات ما صدق غير محدود ، ومن الامئلة على هذه الالفاظ : الوجود والممكن.. الخ. ولبساطتها الكالمة لا تحتوى تناقضا ما.

وكان المدرسيون يميزون بين (أ) التصورات البسيطة Voce etre ومى تصورات بسيطة فى ذائها وفى لفظها ومن الأمثلة على هذه التصورات: الوجود(ب) التصورات البسيطة. فى لفظها فقط، وفيها تعربت Voce non reavومزا الامثلة على هذه

<sup>(</sup>١) خد عدة خبر الدين . . النطق ص ٢٦ .

التصورات: كلمة فيلموف. ولكن من المكن أن نعد هذه التصورات الاخيرة كتصورات مركبة.

على هذه التصورات المركبة فهى التى تحتوى على عناصر متعددة ، ومن الأمثلة على هذه التصورات : الإنسان ، الفرس . ومفهوم هذه التصورات ملى خصب ولا يمكن أن تعتبر مشروعة من الناحية المنطقية ، اللهم إلا إذا كانت عناصرها خلوا من التنافض ، وإلا تحطم التصور ، ولم تعد له أدنى فائدة منطقية . أما المدرسيون فقد وضعوا تقسيا للتصورات المركبة كالآنى : تصورات مركبة في ذاتها وليست في تعبيرها محل (رجل خبير في الفلسفة) وتصورات مركبة في ذاتها وليست في تعبيرها مثل ( الذي يوجد أو المرجود ) (١)

وهـــذا النقسم أيضًا يبدر منطقيًا ، ولكن نرى العنصر اللغوى واضحاً فيه .

\_\_ والتصورات \_ فى نظر المنطق الصورى التقليدى \_ هى ألفاظ مفردة .
ولذلك أخذ المناطقة ينظرون إلى اللفظ المفرد \_ أو التصور المفرد فى أفسامه
المختلفة . وأول تقسيم نلقاه لدى هؤلاء المناطقة التقليديين هو تقسيم اللفظ
المفرد إلى كلى وجزئى .

أما الاسم الكلي فهو الاسم الذي يمكن إطلاقه بالمني نفسه على عدد غير عدو من الاشياء \_ إنسان ، حيوان \_ يقول الاستاذ بين Bain إن الإسم الكلي هو الذي يطبق على عدد من الاشياء، لكونها متشابة، أو

Tricot - Traité p. 59. (1)

لان لها صفة مشتركة . ويعبر عنه ابن سينا بما يأتى ، اللفظ المفرد الكلى هو الذي يدل على كثيرين بمنى واحد منفق . إما كثيرين فى الوجود كالإنسان ، أو كثيرين فى جواز التوهم كالشمس (يعنى فى ما يجوز أن يتوهمه الإنسان) . وبالجلة الكلى هو اللفظ الذى لايمنع نفس مفهومه أن يشترك فى معناه كثيرون . فإن منمون ذلك شيء ، فهو غير نفس مفهومه إن فالكلى إذا هو ما يندرج تحته من الأفراد عدد لايمكن حصره ، بدون نظر إلى تحقيق وجود هؤلاء الافراد أوعدم وجوده لا كلى النهى الدى تكويف معلاجية لقبول الكثرة فيه ، وإن لم توجد الكثرة لافى الذهن ولا فى خارج الذهن، لان عدم الكثرة لايكون لعدم صلاحية المحنى للاشتراك ، وإنما لمانع خارجى .

خداًما الإسم الجزق فهو الذي يطلق في الاحوال التي يستخدم فيها على عدد معين فقط أو الذي يطلق بمني واحد على شيء واحد فقط . ويعبر عنه ابن سينا بما يأتى : و اللفظ المفرد الجزئي هو الذي لايمكن أن يكون معناه الواحد لا بالوجود ولا بحسب التوهم الاشياء فوق واحد . بل يمنع نفس مفهومه من ذلك ؟ كقولنا زيد المشار إليه ، فإن معنى زيد ، إذا أخذ معنى واحدا هو ذلك ؟ كقولنا زيد الواحدة ، فهو لا في الوجود ولا في التوهم يمكن أن يكون لغير ذات الواحدة ، إذ الإشارة تمنع من ذلك (٢) ي .

أما أهمية هذا التقسيم المنطقية، وهي التي تبعده. إلى حبد ما من أن يكون لغويا ، فتبدر في إعتبار هـذه الاساء كدوضوعات القضايا . الإسم

<sup>(</sup>١)، (٢) ابن - ينا : النجاة ص ٦ .

الكلى هو اسم يطلق على أفراد غير محدودة ، أو بتمبير منطق على وحدات غير عدودة ، ويمكن أن يحمل عليه ناه أوعلى جزء منه ، أما الإسم الجزئى فهو تصور أو اسم لوحدة محدودة . فا يبين الاسم الكلى أو الجزئى إذاً ، هو إمكان حمل الكلية أو البعضية عليه ، أو عدم امكانها . اذا أمكن حمل كل أو بعض على الاسم ، كان كليا، واذا لم يمكن ، كان جزئيا .

ويعطى كينر أمثلة للاسماء الكلية التي تطلق على عدد غير محدود من الافراد مثلا: ورئيس وزارة انجلترا ، إسم كانى ، لانه يحمل على أكثر من واحد . وهناك من الصفات ما يحمل على أو بعض رئيس الوزارة \_ فثلا بعضهم أمناه ، وبعضهم خاتنون ، بعضهم عصبيون ... الح \_ إله ، الكون : أسماء كلية مادامت تعبر عن أنواع مختلفة جزئية ، وكذلك سائر الصفات المادية كالماء والمعدن . ولكن الاستاذ بين Bain برى أن الاسماء المادية أو الاسماء الطيبة من حديد وملح وزئيق وماه .. الخ جزئية ، لانها تنير الى وحدة تامة غير منقسمة لنوع المادة التي تطلق عليها ، فالماء مثلا جزئى ، ولا يمكن أن يطلق إلا على نوع واحد من المواد ، هو المماء . يعترض على هذا بأن كل الاسماء التي ذكرها بين المكل والبعض . الجانب ، جانب جزئى وجانب كلى : ويمكن أن يحمل عليهما الكل والبعض . الجانب الكلى من ناحية ماصدقها والجانب المجزئى من ناحية ماصدقها والجانب المجزئى من ناحية ماصدقها والجانب المجزئي من ناحية ماصدقها والجانب المجزئي من ناحية ماصدقها والجانب المجزئ

ومن الامثلة على هذا : المـاء مكون من أوكـــوجين وإيدروجين بنسبة معينة ، فهذا تصور جزئى ، لان الحقيقة التي تضمنها لاعمكن أن محمل عليها كل

Keynes; Formal Logic, pp 16 - 19. (1)

أو بعض ، ثم إن هذه الصفات صفات واحدة لاعكن أن تجزأ ، فللماء مكون من أوكسوجين وإبدروجين ، ولا يمكن أن نجد ماء غير مكون منها . ولكن إذا نظرنا الى الموضوع من ناحية الما صدق ، وجدنا أن الاسم كلى: الماء بعضه صالح الشرب وبعضه غير صالح، ماء المحيطات، ماء الآنهار، الحرات . . النع .

وقد أدى البحث في حقيفة الأسماء من ناحية كلينها وجزئيتها أن انبئق عن هذا البحث سلسلة الموجودات كلها .. وهو ما نسميه بنسبية السكلى والجزئى : فإذا ما فهمنا الجزئى على أنه واحد من المشتركات في المعني السكلى لنتج عن هذا : أن كلا من "اسكلى والجزئى على السواء نسبيان ، لأن السكلى يصبح جزئيا : إذا ما اندرج تحت كلي أعم منه ، والجزئى يصبح كليا ، إذا ما اندرجت تحته جزئيات أخص منه ، هنا تتسلسل الموجودات في نظام تصاعدي، الإنسان جزئي الميوان ، وكلى الأفراد ، وهذه السكليات تنهى بكلى ، ليس فوقه كلى ، هو جنس المجلوان أو الجنس المالى ، وتنزل إلى جزئي ليس هناك أخص منه هو نوع الأنواع أو النوع السافل (١) .

وقد تبع عن هذا تقسيم التصورات إلى عليا وسفلى . التصور العـــالى هو الذي يحتوى في ما صدقه التصورات السفلى . ويسمى التصور العـــالى تصورا بالقوة ، أى تحـــان فيه التصورات جميعا . بينا تسمى التصورات السفلى التي يحتويها هدا التصور العالى بالاجزاء الذائية . ومن هنا تستنج العلاقة بين الجنس والنوع . وهذا هو معنى نسبية السكل والجزئ ، وقد انبقت

Ibid : p. 31 (1)

شجرة فورفوربوس من همسندا التقسيم . أو هى تطبيق لنسيية التصورات ، والانتقال من حد أسفل إلى حد أعلى بسمى لدى المدرسين بالصعود ، والانتقال من حد أعلى إلى حد أسفل يسمى بالنزول . وقد كان لهذه الافكار كلها أهمية كبرى في المنطق وبخاصة في نظرية الإستقراء (١).

وقد رأينا من قبل ، كيف حاول الإجتماعيون أن يستخرجو فكرتى الجنس والنوع من الجماعة ، ولكتنا لرى هنا المناطقة يحاون المسألة بعماطة ، إن فكرة كل من الجنس والنوع قد انبثقتا من تحليل النسبية بين الاسكار الكلية والجزئية المندرجة فيها تحايلا منطقيا عقليا .

صد ويأتى النفريق بين الكلى والجزئ والعام والمفرد : ويبدر أن هناك خلطا بين الكلى والجزئ والعام والمفرد في الإستخدام المنطق . ويؤدى هــــذا الخلط الى أخطاء منطقية متمددة . ولذلك حادل جوباو أن يحدد استمال كل من هذه التعابير · نحن تقول : تصور كلى ، وتصور جزئ ، وقضية كلية ، وقضية جزئية ، فبل من الحتم أن يكون موضوع القضية الكلية جزئيا ومع ذلك تبق قضية في الواقع لا . فقد يكون موضوع النضية الكلية جزئيا ومع ذلك تبق قضية كلية . ويتبع هذا تعريف الفضية الكلية ، ويعرفها جوباو بأنها ما يحمل فيها المحمول إما إثبانا وإما نفيا على جميع ما صدق الموضوع كله ، والجزئية ما يكون المحمول إما إثبانا وإما نفيا غيل جميع ما صدق الموضوع كله ، والجزئية ما يكل المنطق على جزء من ما صدق الموضوع ، أى لا ينطق على جزء من ما صدق الموضوع ، أى أن كلية القضية أو جزئيتها لا تتبع كلية الموضوع الفضية أو عدم الموضوع الفضية أو عدم

Traite: Traité, p. 60 (1)

استغرافه له . أى محمل المحمول على كل أفراد الموضوع ، أى أن كلية القضية تتبع الحسكم ، وذلك في حالة القضية السكلية . وعلى العسكس تماما في حالة القضية الجزئية . هذا الولد مصرى تعتبر كلية مع أن الموضوع حدده اسم الإشسارة فأصبح جزئيا .

فمن الافضل إذاً أن نطلق على التصورات في ذاتها اسها غير الإسم الذي يطلق عليها في قصايا ، نطلق عليها السكل والجزئي إذا كانت موضوعات في قضايا ، ويشير السكل والجزئي الى استغراق المحمول للموضوع أي إلى السكم كا قلنا من قبل . ونطلق العمام والمفرد عليها إذا لم تسكن في قضية ويشير العمام والمفرد حينة إلى أفرادها الخسارجية ، أي إلى ما يعبر عسم عاصدقانها .

وينبغى أن نوضح حقيقة بجوعة من الاساء تسمى بأساء الاعلام وينبغى أن نوضح حقيقة بجوعة من الاساء تسمى بأساء الاعلام وبين الجرئي والكلى. والم العلم هو اشارة أو دلالة لنميز شخصا من الاشخاص عن الآخرين ، بدون أن تتضمن هذه الإشارة امتسلاك النخص المشسار إليه أى صفات خاصة نوعية أو غير نوعية ، أى أرب هذا الاسم يطلق على الشخص أو على الشيء ، مفصلا تمام الإنفصال عن الصفات الخساصة المميزة لهذا الشخص أو لذاك الشيء . وليست هذه الاساء قاصرة على الإنسان ، بل وتعلق أحيانا على الحيوان وعلى غيره من الكاتنات غير الحية . وينبغى أن نقساء ل طل أساء الإعلام أساء جزئية ؟ يمتبرها بعض المناطقة أشال كينز نوعا من الاساء الجزئية ، لكن يجب أن تميز عن تلك الاساء الجزئيسة ، بأنها من الاساء الجزئيسة ، في إذن

إشارة أو مجرد علامة إصطلاحيسة ، دون أن تتضمن أى معنى خاص . وتختلط أساء الاعلام أحيانا بالاساء السكلية . وذلك أن اسم محمد أو على ، قد بطلق على أفراد كثيرين ، ولكن مع هذا لانستطيع أن نقول إنه اسم كلى . لان الإسم لم يطلق على كل واحد منهم لتحقق صفة مشتركة فيهم ، بل أطلق على كل واحد من وجهة نظر خاصة ، أى طبقا لما يراه من أطلق عليهم هذ الاسم (۱) .

وكذلك ينبغى أن نوضح حقيقة أسماء الجموع : Collective فإنها تختلط أحيانا بالآساء السكلية ، وأحيسانا أخرى بالآساء البكرئية ، وسنحاول تبيين صلاتها واختلافاتها ، عن كل من هذين

القسمين :

أما اسم الجمع : فهو تصرر ينطبق على بجموعة من الأشياء المفردة ككل ، يميزا لهذه المجموعة عن غيرها من المجموعات ، ولا ينطبق على كل واحد من أفراد هذه المجموعة على حدة ، مثل جيش ، قوم، قطيع ..., الخ . أما أساء غمير المجموع فهى أساء تنطبق على عدد متنابه من الأشياء ، ويمكن أن تنطبق على كل واحد منها على حدة .

وأساء الجموع تتردد بين الجزئية وبين الكلية ، جزئية بمنى أنهـا تطلق على وحدة معينة منفصلة عن غيرها من الوحدات ، مثلا الجيش الآلمـانى . . الامة الآلمانية . . الخ . وكلية بمنى أنها تنطبق بالممنى نفسه على عدد كبير من

Keynes: Formal Logic pp. 13 - 14. (1)

هذه الوحدات . جيش . قوم . . . النح . وقد اعتبر بعض المناطقة أساء الحموع جزءا قابلا للمكل والبعض ، إعتبرها جورا من الاساء الكلية . والبعض يقسم الاشياء من حيث عموم المعنى وخصوصه إلى أقد الم ثلاثة ، كلى ، وجمن .

ولكن ليس ثمة قيمة لهذه القاسم . ويوجد الداخل بينها نوعا من الإلتباس والفموض . أما المجيز الحقيق فيكون بين الاستمال الجمعى والاستمال اللاستمال الجمعى والاستمال اللاستمال الجمعى للاساء كا يرى كيز ينطق على الاحداث المندرجة تحت اسم الجمع بشكل عام كلى ، بحيث لايمكن انطباق لفظ الجم على وحدة من هذه الوحدات . يبنها يكون الحل في الاستمال الاستمراق ناما على جميع الافراد والوحدات التي تندرج تحت الإسم الكلى ، أى يطلق على كل فرد من أفراده على حدة . ومن الاشلة على هذا : كل زوايا المثلث تساوى فائمين ، أو كل زوايا المثلث بحتمعة ، وفي المثان الثاني صحيح في المثان الأول على اعتبار زوايا المثلث بجتمعة ، وفي المثان الثاني صحيح أيضا على اعتبار زوايا المثلث منودة ، والحل في الاول جمي وفي الثاني إستغراق ، وينشأ عز، عدم الإنتباه المي كل من الاستمالين نوع من الاغاليط يعرف في المنطق بأغاليط الفسمة ، ويكون ذا تأثير سيء في القباس . إذا لم ينتبه فيه إلى كل من الإستمالين (١)

بق أن المثال السابق: إذا لم تنتبه فيه إلى كل من الإستمالين، لفشأ قياس على هذه الصورة:

<sup>1</sup>bid - p. 95. (1)

وأخيرا يمكننا أن تقول إن الذي يبين المنى الجمعى والممنى الاستغراق ليس هو الصورة ؛ وإنما هو الاستمال ، وأقصد بالاستمال المادة . وإذا تنبه الإنسان إلى المادة التي أمامه ، إستطاع أن يمز بين الإستمالين .

# ا*لفصِّ لالثالِث* اسم الذات واسم المعنى

هذا يحت يعردد بين المتأفيزيقا والناطق، وهو النظرة إلى التصورات أيضا باعبار انضا باعبار المسالمات واسم المدنى، أو بين العينى والمجرد Abstract و و اسم النات واسم المدنى، أن اسم الذات هو اسم الشيء ، واسم المدنى هو اسم الشيء ، ولكن المشكلة تنشأ بعد ذلك بالبحث فيما تعنيه كلة في م متميزة عن كلة و صفة ، . يجب الاستاذ كينز على هذا بأننا تعنى بكلمة شيء ، كل ما نستطيع أن تصفه بصفة ، وعلى هذا يكون اسم الذات اسما لشيء له صفات ، أى يعتبر موضوعا محمولات ، بينما اسم المدنى هو اسم أى شيء يمكن إعتباره صفة لشيء ما ، أى هو محمول لموضوعات . وهذا المييز بين الاسماء سهل النطبيق في أغلب الحالات ، فنلا - الملك - اسم شيء له صفات ، فهو اسم معنى ، ذات ، والسم معنى المينان - مي الصفة التي يمثلكها هذا الثيء المسمى المثلث ، فهي اسم معنى ، الإنسان - مي جواد ، أسماء ذوات ، الإنسان - الحياة - الجود ، أسماء معنى ، الإنسان - من جواد ، أسماء ذوات ، الإنسان - الحياة - الجود ، أسماء معنى ، الإنسان - من جواد ، أسماء ذوات ، الإنسان - الحياة - الجود ، أسماء معنى ، الإنسان - من جواد ، أسماء ذوات ، الإنسان - الحياة - الجود ، أسماء معنى ، الإنسان - من جواد ، أسماء ذوات ، الإنسان - الحياة - الجود ، أسماء معنى ، الهود المياه المنان - الحياة - الجود ، أسماء معنى ، الإنسان - من جواد ، أسماء ذوات ، الإنسان - الحياة - الجود ، أسماء معنى ، الهود المياه الذي المياه - المياه -

- وتلاحظ أن اسم الذات واسم المنى يسيران جنبا لمل جنب فلكل اسم ذات اسم معنى ، أى أن اسم الذات هو اسم لجموعة من الاشياء تميزت عن غيرها يصفات ، هذه الصفات هى اسم المعنى المطابق لها ، فاسم المدنى هو الذى يكون المفهوم ، واسم الذات هو الذى يكون الما صدق ، وهنا يختلط اسم المعنى واسم الذات بالمفهوم وبالماصدق . والتمييز بين الإسمين على هذا الاساس له قيمة منطقية كبيرة ، إذ أنه يكون من السهولة النميز بين اسماء الذات واسماء المعنى . على أن التمييز بين أسماء المعنى وأسماء الذات على هذا الاساس ، ليس مطلقاً للاساب الآتية :

أولا \_ إنه عكن التحقق ع إذا نظرنا إلى الاسماء في علاقاتها مع الاسماء الاخرى . أما إذا نظرنا إليها في ذاتها بغض النظر عن عسلاقاتها بالصفات الاخرى ، فلا نستطيع أن نضع هذا التمييز إطلاقا \_ ومن هنا لا يمكنا أن نقول : إن كل اسم هو اسم ذات واسم معلى . فإن الله ات تضييق عن أن تمدنا بهذا .

• ثانيا \_ يلاحظ أن بعض الصفات يمكن أن تكون و موضوعات لمحمولات. أي يمكن أن تكون و موضوعات للحمولات. أي يمكن أن تكون أشياء وتحمل في الوقت عيشه كصفات و بمكن في الوقت عينه أن نحمل المم المعني هذا \_ الذي اعتبرناه هنا موضوعا أي سائم ما حمل عليه فنقول و التردد جن ي فيكون الإسم المم معني والمم ذات في الوقت عينه ، ولا يمكنا حيفة القميز بينها .

- تاك \_ إن بعض الصفات تغير، إذا ما حملت عليها صفات أخرى ، أو أضيفت إليها زيادات . فإذا ما أضفنـــا كلة \_ مادية أو أدبية \_ إلى صفة الشجاعة ، أو مدنا بين بياض التلج وبياض البخدار ، تغير الممنى وتضاوت . تستخلص من هذا أن بعض الأسماء أسماء ذات ، ولا يمكن أن تكون غير أسماء ذات . وبعض الاسماء تمكون أسماء مدنى ولكن يمكن أن تستخدم كأسماء زات ، أى أن تكون أسماء مدنى بأعتبار ، وأسماء ذات باعتبسار .

وبرى كينزأن الوسيلة الحقيقية لنفادي الصعوبة في مشكلة أمهاء الذات وأماء الممنى ، هو أن نبدل فيكرة التميز بن أسهاء الذات وأسهاء المعني . بفكرة ا التمييز بين الإستعال النجريدى والإستعال العنى للأسهاء فيستعمل الإسم كاسم مجمرد أو كاسم معنى إذا كنا نتأمل الثيء من ناحية صفاته ، ويستعمل الإسم كالم عنى أوكالم ذات إذا كنا ننظر إلى الشيء الذي يطلق عليه الإسم فقط · فينتج عن هذا أن بعض الأسهاء تستخدم كأمهاء معنى فقط ، بينها الآخرى تستخدم إما ^ مها. معنى وإباكأمها. ذات (١) . وهذا الحل صحيح من الوجمة المنطقية ، مادام المنطق لا مختص بالاسماء أو بالالفاظ كما هي. • ولكن باستمال الإلفاظ في قضايا ، مع العلم بأن المناطقة ـكما يقول كينز ــ لا يتمون كثيرا باسم الذات واسم المعنى . والامر الوحيد الذي يهتمون به هو : إذا ما ظهر الم في قضية غير لفظية ، كمحمول أوكموضوع ، فإننا فتسامل : هل نعتره اسم ذات أو اسم معنى؟ أن أن أحمية التقسيم إلى أسهاء ذات وأسهاء معنى إنما تنضع ـ كما قلنـا ـ من حيث وجودها في سياق قضية او حمكم .

والتصورات كما قلنا ـ مبحث واحد ـ ينظر إليه من نواح متعددة . .

lbid : p. 19. (1)

. . . وقد رأينا كيف اختلط اسم الذات واسم المعنى بالفهوم وبالماصدق. كذلك عنطط اسم المعنى واسم الذات عند بعض المناطقة بالكلى والجزئى ، بل يذهب البعض منهم إلى أن النفسيمين مهائلان . فنجد لوك يعتبر اسم المعنى د . وذلك أتنا نصل إلى اسم المعنى بواسطة التجريد والتعديم ، أما اسم الذات ، فهو تمثل عينى أو حيى لئى. معين ، فهو جزئى . وذهب الاستاذ جفونز إلى اعتبار التقسيمين تقسيا واحداً . غير أن المجرد عنده هو الجدزئى ، والعينى هو الكلى : إن المجرد هو صفة ينظر إليها من حيث هى ، أو من حيث عدم ظهورها فى محسوسات وعينيات ، كواحدة وغير منقسة ، ولا يمكن أن تقبل أى تمايز عددى . بينها المبنى كلى ينطبق على أفراد أو ما صدقات فنلا \_ التربيع والندوير \_ أسهاء مجردة وهى جزئية أيضا ، بينها المربع والندوير \_ أسهاء مجردة وهى جزئية أيضا ، بينها المربع والندوير \_ أسهاء مجددة وهى جزئية أيضا ، بينها المربع

ولكن هذا الرأى غير صحيح على إطلاقه . فإن بعض الاسماء المجردة تعتبر كلية ، كما يرى جون استيوارت مل، وهي أسماء الصفات التي تحتوى على درجات وأقسام . فكلة ـ اللون ـ مثلاكلة مجردة ـ وهي كلية ، ويدرج تحتها البياض وغيره من الالوان . والبياض محتوى درجات أيضا ، أشد بياضا وأكثر بياضا . . . النغ .

لكى تتخلص من هذا الإشكال ، ينبنى أن نمود إلى رأى كينز ، وهو أن حقيقة كل من امم النات وامم المعنى لا تتضع إلى فى قضايا ، وحينئذ نستطيع أن نميز بينهما ، وهذا ما يهم المنطق ، ولهذا لن نخوض فى آراء عتلف الفلاسفة فى هذا الموضوع ، إذ أنه سيودى بنا إلى جدل حول حقيقة المجرد عند الفلاسفة ، وخاصة هجل ومدرسته بما لا محل له في المنطق .

وهذا ما يبن بوضوح أن تقسيم التصورات الى مجرد ومحسوس هو نقسيم ستافيزيق ، وأن العملية المتعلقية لا تبدو فيه واضحة وضوح الإتجاء الميتافيزيق .

## الفص لالرابع

### الإسم الثابت و الإسم المنفى الصورات بين علم الفس والمنطق

تقسم التصورات من وجهة نظر منطقية إلى ثابت ومنقى أما التصور الثابت أو الإسم المنتى يتضمن وجود صفة أو صفات فى الدى ، مثل كرم وعادل وسعيد والاسم المنتى هو الذى يشير إلى خلوش، ممين من صفات أو عدم هذه الصفات مثلا غير سعيد ، غير عادل، اللا مساواة وإذا ما عبرنا عن الإسم الثابت فى صورة جبرية كان هو - ا - والمنتى هو - لا ا - ولكن سرعان ما قام علما النفس بنحليل بارع لفكرة السلب محاولين النفاذ إلى حقيقه ، وأدى بهم هذا الحليل إلى إنكار التصور السالب أو إلى إنكار فائدته .

#### 1 ـــ انكار النصور السالب:

يرى المناطقة الذين حاولوا إقامة المنطق على أساس سيكلوجي ، أنه لايمكن فهم الإثبات أو النفي إلا في سياق القضايا والاحكام . وأن التصور في ذاته لايمكن أن يثبت أو أن ينفي . فإذا قنا بالعملية \_ عملية الإثبات أو النفي قنا بها في حكم . وقد بدأ الاستاذ زجفرد من هذه النقطة ، وانتهى به \_ الاسرالي إنكار قيمة الإسم المنفي ، بحيث لا تتضمن \_ لا ا \_ أى معنى إطلاقا ، وذلك للاسباب الآتية :

أولاً : إذا كان الحلو من فكرة يتضن فكرة ، أو ليس هو فكرة

إطلاقا ، فإن \_ لا ا \_ ليست مى غياب \_. ا \_ فى الفكر ، بل على المكس تقضين حضور \_ ا \_ فيه . فلا نستطيع إطلاقا أن نفكر فى \_ لا أبيض \_ بدون أن نفكر فى \_ أبيض .

ثانيا: لا نسطيع أن نفسر ـ لاا ـ بأنهـ كل ما لا يصحب ـ ا ـ فى الذهن، فتلا ـ ثلج، لبن ، ساء، زهرة، حيوان ـ، تصحب ـ لاا ـ فى الذهن، ولكن لا تكون نفيا لـ ا ، على اعتبار أن ـ ا ـ هى أبيض . فلا يوجد نوع من التقابل بين هــــذه التصورات كلها وبين تصورنا ـ أبيض . إذن لا يوجد تصور سالب .

الثا : إذا كان لابد أن نفسر ـ لا ا ـ على أنها ـلب حقيق ، فيلبغى كا يقول زجفرد (Sigwart) أن ندخل ـ فضية أو سلسلة ،ن القضايا المضمرة بلا ا ـ عن كل شيء غير ـ ا ـ ، أى عن كل ما ننى عنه ـ ا ـ ، فأستعرض في فكرى كل الآراء الممكنة لاننى ـ ا ـ ، وستكون هي الأشياء الموجبة التي تشير البا ـ ا ـ ولكن حتى ولو كان لهذا العمل أية فائدة ، فإنه غير ممكن .

ينفق الاستاذ كينز مع كثير مما ذكره زجفرد عن العلاقة بين المثبت والمنق ، إلا أنه لا يوافق على القيجة التى انتهى إليها : يوافقه على أن \_ لا ا\_ أى تصور المنق ، لا يستحضر تصوراً مستقلا ، أى أننا لا نستطيع أن تكون أية فكرة عن \_ لا ا \_ تننى الصور \_ ا \_ . فإذا كان المقصود بالتمور \_ لا ا ، نفيا للتصور \_ ا \_ ، فحينتذ لا تؤدى أى معنى . ولكر \_ إذا نظرنا إلى \_ ا \_ كساوية لكل شيء غير \_ ا \_ ، فإنه من الممكن أن يوجد هذا التصور المنتى ، إذا ما حددنا أنفسنا في ما صدق الإرم . مثلا إذا ذكرنا الماكانسان ، وقاتا إن نفيه \_ لا إنسان ، فإنا نقصد انطباق كل واحد من هذين التصورين المثبت

والمنفى فى نطاق معين ، هو المملكة الحيوانية التي تنقسم حينئذ إلى قسمين : قسم هو إنسان \_ حسن . زيد . محمد . وقسم آخر هـ و لا إنسان \_ كالحيوانات المتوحشة والدواب، والزواحف، والديدان ... النم هنـا يكون التصور المنني مفهوما ومعقولا في هذا الذهن . وينتهي كينز إلى القول بأن النفكير في أي شي. يحمل عليه \_ ا \_ يتضمن وجودا متميزا عن كل ما محمل عليه \_ لا ا \_ فمكل اسم إذن يقسم مجال القول إلى قسمين ، على أن يكون تفكيري في كل قسم من هذين القسمين غير مختلف عن تفكيري في القسم الآخر، أي أن يتفق الإثنان في المفهوم أى أنها ينضمنان من ناحية المفهوم تصورا واحدا، بينها مختلفان من ناحية الماصدق أى أن \_ ا ، \_ لاا \_ تنفقان في ناحية المفهوم. والمفهوم هو الذي بدل على الصفات التي تحمل على الأفراد : تحمل على بعضهم فنثبت لهم الإنسانية عن طريق إبجابي ماشر، وتحمل على معض الكاثنات الآخرى فنثبت لهم الإنسانية عن طريق إبجابي غير ماشر، وتنطبق في كلنا لحالتين على معين محدد من الأفراد، لاعلى عالم غير محدد . على هذا الأساس تكون الأسها. ذات المفهوم وحدها هي التي بمكن أن تكون موجبة أو منفية ، ويكون الإسم الموجب هو المتضمن لوجود بعض الصفات في الأشياء ، بينها الإسم المنفي يتضمن الحلو من هذه الصفات ، أي أن حمل الإسم المثبت على ما صدقاته ، إنما بحدث بطريق مباشر ، بينها حمل المنفي على ما صدقاته ، مكون بطريق غير مباشر .

نمود بعد ذلك إلى مسألة لغربة نراها فى الكتب العربية ، وهى خلو هذه اللغة من الالفاظ المعدولة ، أى الألفاظ التى أدخلت عليها ـ لا ـ فعدلت بها من طريق الاثبات إلى طريق النقى وعلى هذا ، لانجد هذه الألفاظ ، إلا فيها نقل إلىالعالم الإسلامي \_ من تعبيرات يونانية ، كا للانهائى ، واللامحدود ، واللامتساوى .

٧ ـ خاصية الإسم المننى : هل للإسم المننى خاصية محدودة أو غير محدودة ؟ أو ممنى أدق: هل من اللازم تحديد بجـــال القول الذي ينطبق عليه الإسم المنفى، بحيث إذا لم يحدد هذا الجال أصبح ـ لاأبيض ـ شاملا لكل الموجودات من إنسان وفضائل وأحلام وغيرها من الأشياء غيرالبيضاء ؟ رأى بمض المناطقة أنه منبغي تحديد مجال القول لـكلمة ـ لا أبيض ـ فتنطبق على عالم الالوان فحسب، أي على أسود وأخضر وأحمر ... الخ ، أي أن مجـــال القول بين لفظين متناقضين ـ ١ ، لا ١ ـ منفى أن محدد ماندراجه تحت الجنس الذريب الذي يكون ـ ١ ـ فيه نوعا ( إنسان ولا إنسان) : إنسان ـ نوع فينبغي أن يكون الإسم داخلا تحت أفراد الجنس الذي يندرج \_ الإنسان \_ قحته ، وهو \_ الحيوان \_ فيصدق الإسم المنني على أفراد الحيوان غيرالإنسان . كذلك في قولنا.. أبيض ولا أبيض ـ، يكون مجـــال القول هو عالم الألوان . فإذا تكلمنا عن ــ من له حق الانتخاب \_ فنحن نشير إلى سكان للد ، نقسمهم إلى من له أصوات ومن ليس له ... الخ . وبعض المناطقة لايرون تحديد مجال القول فيعتبرون أن \_ لا إنسان تشمل كل الكاتنات ماعدا الإنسان . وهـذا رأى خاطي. لأن الإسم المنفي من حيث هو ، لاقيمة له ، وإنما قيمته في حكم . وحكم يحوى الاسم منفيا غير محدد ، لاقسة له اطلاقا.

Keynes: Formal logic, p.p. 57-68 (1)

#### ٣ ـ رأى جوبلو فى التصورات المثبتة والتصورات السالبة :

رى الاستاذ جوبلو أن التصور المنتي أو السالب هو محمول موجب في حكم سالب فكل تضنية موجبة محمولها تصور منفى، هى فى الحقيقة تعبر عن حكم سالب ، محموله موجب ، ويعطى جوبلو المشال الاتى : L'ame est . النفس خالدة - وهو يعنى : النفس ليست فانية ، فالتصور السالب - نظريا - يحمل على كل موضوع لاينتمى إلى هذا الصنف من المالب - نظريا - يحمل على كل موضوع لاينتمى إلى هذا الصنف من الموضوعات . فكل تصورين أحد هذين الصنفين لايتمين مفهوما إلا يغنى صفة ، الموضوعات الممكنة . ولكن أحد هذين الصنفين لايتمين مفهوما إلا يغنى صفة ، ولا يتمين فى الماصدق إلا بإخراجه من الصنف الآخر ، ويضع جوبلو مشالا لهذا \_ الإنسان \_ هذا صنف عنده ، وكل ماهو غير الإنسان من موجودات حية أو غير حية ، وكذلك كل المجردات ، الفضيلة ، المساواة ، العدد ، كل هذا صنف

لكى محل جوبلو المسألة حلا معقولا بمحل التصور السالب قيمة ، فإنه يقرر أن التصورات السالبة هي تصورات عدمية : بمعنى أن الاحكام التي تكونها لانقبل إلا نوعا من موضوعات صنف ، على أن يكون هذا الصنف محددا تحديدا واضحا. فلا تقول إن هذا الحجر لا أخلاق ، وذلك لان الحجر غير أخلاق . فسكلمة \_ أخلاق \_ تطلق فقط في نطاق معين ، هو النطاق الإنساني ، ولا تقول \_ خالداً \_ إلا في صنف من يعيش ومن يستمر ومن يسأل عنه : هل يمون أو لا يمون . الخم فالتصور السالب يتضمن إثبات صفة موجبة في نفس الوقت الذي يتضمن نفى صفة أخرى ( فبعض الشيء من موضوع الحكم بالقوة يتمين بالقرة ) ولما كانت

الصفة أو المحمول لم يتمين إلا بالنفى ، فإن صنف الموضوعات يتى تقريبا غير معين . ويلاحظ تربكو أن أرسطو من قبل رد الاساء المنفيسة إلى أساء عدمية .

ويرى جوبلو أن هناك أيضا تصورات منهة يعبر عنها في كلمات لا تستحضر أى نفى \_ كفاسد ، خلاه ، عدم ، أعمى \_ وهذه هي الاساء المدمية الحقيقية عند غير جوبلو من المناطقة . إن جوبلو يذهب إلى أكثر من ذلك فانه برى أن كلة \_ نثر \_ مثلا تصور سالب ، لانها تنفى أن مانحن بصدده هو شعر ، ويستشد بحوردان Jourdain حين يقول ، إن كل ماليس شعراً فهو نثر ، فالنثر غياب الوزن والقافية ، أو هو لغة لاتخضع للقواعد الشعرية . فكل تصور إذن موجب وسالب ، بالرغم من أن الصورة المنطقة لاتمين إطلاقا صفة التصور التي تعبر عنه ويذهب المنطق الانجلزي دي ورجان إلى رأى يشبه هذا ، فإنه برى أن كل تصور يشمل ماهو وما ليس بهو : فكل تصور يستحضر مني سالبا ومعني موجبا. فالتصور \_ إنسان \_ مثلا ، ينطبق على الأول بالإيجاب ، وعلى الثانى بالسلب ، فينتج أن كل حسد فهو مزدوج ، وأنه يشمل كل الموجودات .

وينبغى وضع قاعدة لتمييز التصور المرجب والتصور السالب . يرى جوبلو : أنه إذا كانت الاحكام التى بالقرة والتى تكون معنى الكلمة تخضع للتحقيق الحسى فإن التصور يكون موجباً إذا وجدت تجربة ، وسالبا إذا انتفت التجربة . أما إذا كانت هذه الاحكام عا يدخل فى نطاق البرهنة المنطقية ، فان التصور يكون موجبا، إذا كانت البرهنة عليه ضرورة ، وسالباً إذا كانت البرهنة

علبه ممتنعة ومستحيلة (١) .

#### ء ــ تقابل الحدود

عدد الاستاذ جوبلو تقابل التصورات بأنه تقابل أحكامها المكة . ويرى أنه ليس ثمة تناقض ، إلا إذا كان ثمة حكم . ويرى أن الاس كذلك فيا يخص التصاد ، بل إن الاس كذلك في نظرية التقابل عامة . وهي واضحة أعظم وضوحا في مبحث التصورات وذلك لان الاحكام المنقابلة في الاخيرة هي أحكام بالفوة ، هي أحكام كامنة . ويرى الاستاذكينر أن التقابل لايفهم إلا في أحكام أو قضايا فقط ، ذلك لان التناقض متصل بالحل ، والحل لايمدث إلا في قضية أو حكم (١) . فنحن تنكلم عن ـ ا ولا ا ـ كتصورين ، متنافضين ، لانهما لايمكن حملها معا على نفس الموضوع بدون تناقض .

والذرع الأول من تقابل الحدود هو التناقض : وقد تعارف المناطقة على اعتبار التناقض أول صورة من حسور التقابل بين الحدود . وقد عرف الحدان المتناقضان : بأنها حدان يستوعبان كل الجسال الذى يشيران إليه ، عيث أنه لافرد في هذا الجال يثبت عليه الحدان في الوقت نفسه . أو أنهما حدان لايمكن حملها بالإيجاب على موضوع واحد في الآن نفسه في بجال قول معين .

ويميز Venn بين التناقض الصورى والتناقض المادى ـ وذلك طبقاً للعلاقة التي تنكيف فيها صورة كل من الحسدين المتناقضين ، فئلا بين ا ،

Goblot : Traite pp, 90 - 93. (1)

Keynes: Formal Logic, p. 65 (1)

ولا ا توجد علاقة تناقض صورية ، وكذلك بين إنسان ولا إنسان ، ولكن مدى هناك حدود ليست علاقة السلب واضحة في تركيبها . ولكن بينها تناقض مادى واضع ، ولكنه متضمن ـ وذلك يدو في المثال الآتي الذي يدكره كينز . إنجليزيا . وأجنى . لاشك أن كل أجنى ليس إنجليزيا . فها تقابل بالتناقض بين الحدين في مادتها ، وليس في صورتها (١) .

ويتكلم جوبلو عن نوع من التناقض بحدث فيا يسمى التصور الكاذب. فيذكر أنه ويقال عن تصور أنه متناقض في ذاته ، إذا تضمن تناقضا ، حينا نحلله ثرى أنه ينقسم الى تصورين متناقضين ، ويبدو أن هذا التصوريعى شيئا ما ، ولا يعنى شيئا على الإطلاق ، والسبب في هذا ببساطة ، هوأن تصورين متناقضين لايمكن أن يحتمما في تصور واحد . إننا لايمكننا أن تكون فكرة بوضع حد بذاته واستبعاده في نفس الوقت . فلا يوجد تصور ينطبق على الحدين معا حدائرة مربعة ، . وبرى جوبلو أن كل تصور يتكون من أحكام بالقوة ، ولا تقودنا أحكام القرة ، وهي أحكام صحيحة ، إلى تصور يشمل الشيء ونقيضه (٢).

أما النوع النانى من التقابل فهو التضاد : يعرف الحدان المتضادان بأنها الحدان اللذان يشيران الى أشياء ، لايستنفدان بينها بحسال القول الذى ينتميان إليه ، على أرب يكون كل منها على طرف مضاد ، فينهما بعد كامل وخلاف كامسل . ومن الامثلة على المتضادين : الاول والآخر ، والظاهر والباطن ، الابيض والاسود ، العاقل والاحتى ، اللذ والمؤلم . . . النم

lbid: p. 62. (1)

Goblot ; Traite p, 96. (Y)

والفرق الجوهرى بين المتنافعين والمتضادين هو أن المتنافعين لايقبلان وسطا ، فلا يوجد وسط بين أبيض ولا أبيض. هنا إستفد التصوران كل بجال القول اللوقى ؛ بينا يوجد وسط بين أبيض وأسود فى بجال القول اللونى. وينتج من هذا أن المتضادين لا يمكن أن يجتمعا في تصور واحد، أو يمنى أدق لا يمكن أن يحملا على موضوع واحد ولكن يمكن أن يرتفعا : فلا يمكن أن يكون شيء مثلا ، أبيض وأسود فى الآن عينه ، ولكن يمكن أن يكون أزرق ، لكن لا بد أن يكون إما أبيض وإما لا أبيض ، ويلاحط أيضا أنه ليس بالضرورة أن يكون لكل حد ضيض ولم لا أزرق - في عالم الالوان لا ضد لها ، بينها لها، فينها لما وهو - لا أزرق - .

غير أن كينز برى أن بعض الكتاب يستخدم كلمة التضاد في معنى أوسع ، فيمرجون كلمة التضاد بمجرد عدم التوافق . ويرون أن وسطا بين حمدين غير متوافقين بمكن ، وعلى هذا فإن أزرق وأصفر متضادان عندهم للا بيض \_ وهما في تضادها للا بيض \_ كالأسود للا بيض : ويرى بعض الباحثين أن صلة عدم التوافق . . إنما تمنى التنافر . فالاحمر والازرق والاصفر تنافر إحداها الاحرى (١) .

وأرى أن هـــذا خطأ ، إذ ينبغى ألا تخلط بين التضاد وعدم التوافق أو التنافر ، بل نضيف قسها جديدا في التقابل ، نسميه بنقابل عدم التوافق أو التنافر ، إن مايخطر في الشعور حين نصل بحكم بالفوة إلى التصور ـ أبيض ، هو حكم آخر بالقوة يوصلنا إلى تصور مناقضهو ـ لا أبيض ـ ، أو حكم آخر بالقوة يوصلنا إلى تصور مضادهو الاحود ، بل يكاديكون التصور المضاد أسرع في الذهن

Keynes: Fermal Lpgic, q, 63. (1)

خلال الحكم بالقوة ، من التصور المناقض . فأسود \_ أسرع إلى الذهن من \_ لا أيض . فيتحدد في بحرى الشعور المتضاد والمتناقض ، هذا بدل على أنها قدمان عتلفان . ولا يخطر الازرق أو الاصفر ، إلا إذا توالت الاحكام التي بالقوة على النفض ، فتحمل إلينا تصورا متنافرا أو غير متوافق مع التصور الذي توصلنا اليه أولا . فن الحير إذن ألا نعتبر القابل بعدم التوافق أو التقابل بالتنافر ، قسها من أقسام التقابل بالتضاد .

وقد لاحظ أرسطو أن المتضادين بنتميان إلى جنس واحد ، فلا تضاد بن المتباينين ، فالمتضادان إذن أنواع بعيدة . وينتج عن هذا أنها يكونان دائما سركيين وينبغى أن نميز فيها دائم ا بن تصورين : الجنس : وهو مشترك بين الإثنين والفصل : وهو ما يفصل واحدا منها عن الآخر . وينتج عن هذا أن المتضادين هما موضوع لملم واحد بذاته .

والصورة الثالثة من تقابل التصورات هى تقابل التضايف ، والتضايف هو علاقة وجود بين احمين ، يحبث لا يوجد أحسدهما بدون الآخر ، أو لا يمكن أن تمثل ماهية أحسدهما بدون أن يخطر فى الذهن ماهية الآخر ، وقد أحمى الاستاذكينز هذه الاسحاء النسبية ، وعرفها بأنها الاسحاء التى تنضمن موضوعا آخر بجانب الموضوع الذي تشير إليه ، بحيث لايمكن أن تستحضر مالم يستحضر الموضوع الآخر (1).

ويعتبر جفوزكل الاسهاء نسبية أو إضافية إلى حسد ما . فسكل شيء ينبغي أن تكون له علاقة بشيء ما ، الماء بالمناصر التي يتكون منها ، الشجرة بالارض التي تردع فيهما . وما يثبت أن كل الاسهاء نسبية ، أن الشعور نفسه

lbid : p. 68 (1)

لا يتحقق إلا إذا كان هناك تغير واختلاف ، وحيث لا تغير ، لا شعور . فلا يمكن أن يفكر الإنسان في أى موضوع إلا إذا كان مبايزا عن شيء ما . فكل اسم إذن يقضمن نفيه ، كوضوع من موضوعات الفكر . فكلمة ﴿ رجل ﴾ لا تفهم ولا تدرك إلا إذا فكر تا في حدود كثيرة ﴿ إمراة ، مدرس ، ضابط ﴾ وعدد من الاسياء . كما أنه لا يمكنا أن ندركها بدون أن نستحضر أيضا نقيضها ولارجل ولكن هل معنى هدفا أنه لا يوجد اسم ﴿ مطلق ﴾ إسم يمكن أن يفهم بذاته ؟ ولكن هل يؤدى هذا الى إدرك أن يكون مستودعا لممان منعزلة قائمة بذاتها . ولكن هل يؤدى هذا الى إدركار وجود أسه، مطلق أم اسم نسى ؟ هل الله اسم مطلق أو نسى؟ هل الله اسم مطلق أو نسى؟ هل الله اسم مطلق أم اسم نسى ؟ هل الله اسم مطلق أو نسى؟ هل الله اسم مطلق أو نسى؟ هل المناسم مطلق أو نسى؟ هل يمكن رصف الله بالخالق فيل الحالة ،

برى الاسناذ جفور أنه لكى تنخلص من إشكال التمييز نين الاسم النسي أو المشاف والإسم المطلق ، بذخى أن نعتبر \_ كاسم نسى \_ كل ما يقضمن نوعا من الاضافة متميزا وظاهرا ، تفشأ عن وجوده فى زمان أو مكان ، أو عن علاقة علة بمعلول . فكل اسم يخضع للزمانية أو لعلاقة العلية فهو اسم مضاف أو نسى (١) .

أما الاستاذكينر فيرى أننا نستطيع أن نحلل المشكلة ، بأن نميز بوضوح، في كل اسم ، بين مفهوم الإسم وبين الجانب الذاتى والجانب الموضوعى فيه . في كل الانسكار من وجهة النظر الذانية نسية طبقاً لقانون النسية ، وكل

Jevons : Logic p. 62. (1)

الإشياء فى عالم الظواهر من وجهة النظر الموضوعية نسبية أيضا ، بمعنى أنها لا يمكن أن توجد بدون أكسوجين، أو النجرة بدون تربة . ولكن حينا نقول أن اسما هو نسبى أو إضافى ، فلا يعنى هذا أنه لا يوجد ، أو لانفكر في شيء هذا أنه لا يوجد شيء آخر ، أو نفكر في شيء آخر، وإنما يعنى أن معناه لا يمكن أن يشرح أو أن يفسر بدون إشارة إلى شيء قد أسبيناه اسا متضايفا ـ كالروج أو الآب \_ فكينز إذا برى أن هناك أساء نسبية وأساء أخرى غير نسبية ، بل هي مطلقة "١٠.

والعلاقة بين المتضايفين ، تسمى فى المنطق بعلاقة التضايف ، وهذه العلاقة هى الحقائق الى تكون التضايف . الحقائق الى تكون علاقة بين شريك وشريك ، هى الشركة ، وبين زوج وزوجة ، هى الرباط الزوجى ، وبسين حاكم ومحكوم ، هى حق السيادة للأول على الثانى وواجب الحضوع من الثانى للأول . ألخ .

و علاقة التضايف تكون أحيانا واحدة ومتساوية • فين الشريك والشريك، الشركة • وهي متكافئة من الناحيتين ، وأحيانا تمكون مختلفة كيفا ، بين الآب والابن • علاقة الإبوة من ناحية ، وعلاقة البتوة مني ناحية أخرى .

ويرى كينز أن الآساء النسبية أو بمعنى أدق ، الإضافة ، ليست بذات أهمية في المنطق الصورى قدر أهميتها في منطق الإضافة ، أى المنطق الرمزى الجديد أو في بعض فروعه ، وهذا المنطق هو منطق عسلاقات أشمل من

Keynes Forml Logic. pp. 6g - 68. (1)

علاقة التضمن فى المنطق القديم . ولن نخوض فى بحث هذه العلاقات الآن ، و{نما نشير إلى أربع صور منها :

٩ ـ علاقة التشابه أو التمائل: وهي علاقة تشابه كامل مطلق. ومن الامثلة عليها: على سخى سخاء حسن. وهذه يمكن عكسها بدون أن يتغير المدى إطلاقا فنقول حسن سخى سخاء على. فالصفة المحمولة على الموضوع تساوى الصفة المحمولة على المحمول.

٢ - علاقة اللائشابه أو اللاتمائل: وهي عسلاقة لا تشابه إذا قلنا محمد ابن أمين فعلا يوجد عبد علاقة ابن أمين فعلا يوجد عبد علاقة الابوة والبنوة ، فعلا يمكن عكسها ، اللهم إلا إذا غيرنا الإضافة فقلنا أمين والد محمد .

٣- علاقة النعدى: وهي أن نصل إلى حسكم من حسكم ، بتوسط حسكم ثالث . ويمكن إدراج هذه العلاقة تحت ضروب الشكل القياسي الارسططاليدي ، فهنا علاقة تضمن وصورتها :

ونلاحظ هنا أنه لايمكن عكس المقدمات ، أللهم إلا إذا غيرنا عـــــلاقة التعدى ، فنقول : الوصفان هنا واحد، ولكن على أساس تغييرالرباط أو الإضافة بينالمتقدمين.

٤ \_ علاقة عدم التمدى : \_ ومن أمثلنها \_ كامل صديق حسن وحسن صديق عثبان \_ . فالحمكم إلى إلى كامل صديق عثبان \_ . فالحمكم هنا لايتمدى ، بل يقف .

. . .

# الفصيس الخامين

# التصورات الواضحة والتصورات الغامضة التصورات المتمام ة والتصورات المختلطة

نحن نظر إلى التصورات من ناحة وضوحها وغوضها ، أو من ناحمة تمازها أو اختلاطها . وسكاد مكون هذا البحث أيضا سكلوجيا ، ويقيمه جوبلو على أساس نظريته في الاحكام الممكة \_ فيرى أنه لا بمكن أن تكون الفكرة الواضحة واضحة ، ما لم نكن منتبين تمام للإنتباء للا حكام الممكنة التي يتضمنها النصور (١١ . وبذكر جوبلو أن الدمكارتين لم يصلوا إلى أنه سَغي أن نتبه أشد الانتباء لهذه الاحكام الممكنة . حتى نصل إلى النصور الواضح ، اللهم إلا ليبنتز ، ولو أنه لم يعين صراحة فيمة الاحكام الممكنة في التوصل إلى التصور الواضح ، غير أنه وضعها محل الاعتبـار . وهو يعرف الفكرة الواضحة أو التصور الواضح بأنه : هو التصور الذي بجملنا نعرف موضوعه حين نصل إليه ، فإذا كانت لدى فكرة واضحة عر. لون من الالوان ، فلن آخذ لوناً آخر من الالوان مكان اللون الذي لدى فكرة عنه . وإذا كانت لدى فكرة واضحة عن نبات من النباتات ، فإنني أستطيع أن أمزه عن غيره من نبات ينتمي إلى أسرة هذا النبات. وهذا يعني أنني عرفت موضوعه بجملة من الاحكام ، وبدون هذا

يكون التصور غامضـــاً . نلك هي فكرة ليبتنز عن التصور الواضع والتصور الغامض .

غير أن جوبلو برى أن فكرة ليبتر في التصور الواضم ، عمرت عن الوضوح تعبيراً خارجيـا وظاهريا . الوضوح عنـد، هو وضوح صـورة Image أو وضوح فكرة فلم يصل ليبنتز إلى التحقيق، تحقيق الوضوح · سواء كان الوضوح تجريبيا أو عقليا . فالوصوح عند ليبنتز بستند على التشابه الظاهري . ولا يكفي أن نعرف التشابه الظاهري ، أي نعرف وضوح الصورة ، بل نفيغي أن نعرف الاحكام نفسها التي تمكون التصور ، وأن نفحصها ، وأن نحللها ونجعلها واضحة منهارة . يقول جويلو ﴿ نحن نقول إن تصوراً ـ ما واضحاً ، إذا عرفنا بأي التجارب والعمليات النطقية ، نستطيع أن نحقق الاحكام الممكنة ، التي يكون هذا التصور الواضح محمولها ، أو بمعنى أدق ، أن نثبت ما إذا كان موضوع معين يقل هذا التصور كمول له ، ويعطى جوبلو النصور ﴿ إنسان ﴾ كمثال . ويرى أن هذا التصور واضح لـكل منا بمام الوضوح ، لاننا نعلم المعزات والخواص التي بواسطتها يمكون الوضوع إنساما أو غير إنسان. ولكن هل التجربة بمعناها العلمي الدقيق لازمة لجعل التصور واضحا ، أو ممنى أدق هل مراحل التجربة ـ الملاحظة والتجريب والتحقيق ـ تصل بنا إلى تصور واضح تمام الوضوح ? إنشا نرى أن كل أدوات هـذه المراحل لم تصل إلى الدقة المطلقة ، لتجعلنا على نقين من أن النصور الذي نصل اليه واضحا. فالوضوح إذن ذهني ، ولا يثبتِ وضوحه إلا بطريقة عقلية منطقية . وأهم صورة للوضوح هي صورة علم الجــــــــــــــــــــ ولكن التصورات الجدية المجردة ، تتكون من معرفة بالفوة مستمدة من تصورات أخرى ، وهذه الاخيرة من تصورات أخرى أيضا حتى نصل إلى تصورات حسية ، أحكامها بالقوة أحكام تجربيية .

و إننا نصل إلى الحقائق الهندسية بالمسطرة والفرجار . والهندسة في المندسة من أخر تحليل هي فلسفة المسطرة والفرجار . ونحن نصل إلى علاقات في الهندسة ، ونصل إلى تركيات هندسية بواسطة هذه الآلات ، وهذا كله يدعو إلى القول بأن المعرفة ـ التي بالفوة ـ وهي التي تكون الفكر التصوري جميعاً ـ ليست بالتأكيد ـ بالفعل ـ والنجربة تخطىء والمحواس تخطىء والتحقيق بخطىء . فالنصور الواضح باطلاق مستحيل .

وقد لا تكون التصورات الواضحة متايزة ، وقد تكون مختلطة ، بينا ينبغى أن تكون التصورات المتايزة واضحة ، والفكرة المتايزة هي الفكرة التي تدرك النفس فيها اختلافا بميزها عن فكرة أخرى غيرها . بينا الفكرة المختلطة ، هي الفكرة الني لا يمكن تمييزها عن فكرة أخرى ، مع أن الفكرة الاختلطة ، هي الفكرة التي لا يمكن تمييزها عن فكرة أخرى ، مع أن الفكرة بأى تجربة أو عملية منطقة نسطيع أن نحق الاحكام التي بالقوة ، التي تفصلها بأى تجربة أخرى مشركة معها ، وبكفي لهذا أن تعرف عدداً معينا من الصفات، عن فكرة أخرى مشركة معها ، وبكفي لهذا أن تعرف عدداً معينا من الصفات، إلى هذا التصور . وكل موضوع يرتفع عنه واحدة من هذا المعدد من الصفات ، فإنه ينتسب إلى هذا التعرب والفصل ، ومنها يتكون التعريف الكامل ، والتصور يكون مختلطا إذا أهملنا هذه الصفات التي يتكون التعريف الكامل ، فالتصور يكون مختلطا إذا أهملنا هذه الصفات التي تتوى إلى التعريف الكامل ، فالتصور يكون متايزاً إذا عرفنا بأى التجارب والعليات المنطقية ، نحقق الأحكام التي بالقوة التي يكون هذا التصور موضوع والعمليات المنطقية ، نحقق الأحكام التي بالقوة التي يكون هذا التصور موضوعا

لها ، أو بمعنى أدق ، أن يكون أو لا يكون موضوعا لمحسول معين . ولكن هل نستطيع خلال التجربة أن نصل إلى تصور مماير ? إن التجربة قد تخطىء ، غير أن النصررات التي تكونها النفي ممايزة ، قد تكون صحيحة ، لأن النفس تعلل إلى الصفات التي تميز شيئا عن شيء ، أي تصل إلى الماهية أو النعريف الجوهري التصور .

نستخلص من كل هذا الذى ذكرناه، أن وضوح التصورات إنما يتعلق بما صدقها ، أو بالتعريف المميز، وتمايزها إنما يرتبط بمفهومها أو بالتعريف الجوهرى (١).

Goblot - Traité, p. 97-101. (1)

# الفصيش لالسأدس

## المفهوم والماصدق

رأينا كيف ظهرت تعبيرات المهوم والماصدق في الاقسام السابقة التصور التي قنا بعرضها. وهذا يعنى ، كا ذكرت من قبل، أن مبحث التصورات مجدث واحد يه منظوراً اليه من نواح متعددة . والمفهوم وللماصدق المكانة الحسيرى في المنطق ، لا في أقسام التصورات فقط ، بل أيضا ، وبقوة ، في مبحث القضايا ومبحث القياس، وما زال المناطقة في نقاش حول حقيقة المنطق الصورى : هل هو مفهوى أو ما صدقى ، هل هو كيفي أو كمى ، أو هل هو الاثنان معا ? وكما ادعت بعض العدام مباحث التصورات لها ، إدعت نفس العدام مبحث المفهوم والماصدق.

أما الميتافيزيق ا \_ فترى أن مبحث المفهوم والماصدق هو بحث ميتافيزيق ، وأن مفهوم الشيء هو حقيقته الميتافيزيقية ، وأنه ليس إلا فكرة المجرد والعينى . وقد عرضنا لهذه الفكرة من قبل ولكن المناطقة يشكرون ميتافيزيقية هذا البحث ، ويرونه عقليا بحتا ، وأن فكرتى المفهوم والماصدق أو فكرتى الكم والكيف ليستسبا قاصرتين على الميتافيزيقا ، وإنما همسا تتداخلان في مختلف العلوم ، عقلية أو تجربيية . وهما أداتان للحد والقضية والقياس وللاستقراء ، ولمكل علية منطقية . وإن العلم ، أى علم كان ، وفي أى نطاق يكون ، إما كبنى وإما كن . فالعدليتان منصلتان بعلم قائم بذاته \_ هو المنطق ، كأداة الفكر ، ومنهج البحث .

أما علم النفس ، فسنرى المحاولة النفسية في إقامة التصور على الاحكام الممكنة ، وسنرى مدى الحقيقية في هذه المحاولة . وسنرى أنها لم تنجح النجساح السكافي في تحليل هذه العملية العقلية تحليلا نفسيا .

أما علم الفة فيقرر أننا لا تستطيع أن تسكلم عن مفهوم وماصدق التصورات وإنما عنها في الاسماء ، بل يكاد كثيرون من المنساطة التقليدين يرون أيضا أن يكون هذا البحث في نطاق الاسماء ، لان اللغة تلعب دورا كبيرا كأداة للفكر في تكوين كل من المفهوم والماصدق . ويفتج عن إهمال بحثها نتائج سيئة في تصحيح الفكر الإنساني في هذا النطاق . ولكن لا يعني هذا أن التصورات من حيث هي تصورات ، لا مفهوم ولا ما صدق لها . إن التصور عامة يعمر عنه في إسم ، ثم إن التصور من حيث هو وحدة عقلية كاسلة ، لا وجود له عند كثيرين من المناطقة ، فن الأولى ألا يكون الإسم وحدة عقلية كاملة . ولهذا نرى أن من الحير أن نصير إلى ترادف الإثنين منا . فسيان إذا أن تستخدم منا كلة إسم أو كلة تصور ، ولكن ما هو تعريف المفهوم والماصدق ?

## ١ ـ تفسير كل من المفهوم والماصدق :

إن الرأى التقليدى هو أن كل اسم كلى من الاسماء، طبقا لوجبوده كوضوع أو كعمول في قضية ، هو اسم لشيء أو المدة أشياء ، أو لفرد أو لمدة أفراد ينطبق عليها ، ولـكل شيء من هذه الاشياء ، ولـكل فرد من هذه الافراد التي يحمل عليها الاسماء ، صفة أو صفات، وهذه الصفات ترتبط بهذا الشيء ، فلـكل إسم إذاً ناسيتان : ناحية الماصدق \_ أى ناحية الإشارة إلى أفراد أو أشياء يتحقق فيهم ، أو يصدق عليهم اللفظ ،

وناحية المفهوم \_ أى بحوعة الصفات التى تحدل على هؤلاء الأفراد . ومن الأمثلة على هذا \_ إنسان \_ أما ما صدقه فهو : زيد وعمرو ومحمد . . . الحج . وأما مفهومه فالحيوانية والناطقية ... الح وإذا أردنا أن تحلل أية قضية ، لوجدنا فيها هاتين الناحيتين : فإذا قلنا : القطط مستأنسة : فللتمطط ما صدق : وهو القطط السوداء ، والبيضاء ، والافريقية ، والاوربية والاسيوية ... الح ولها مفهوم : هو الصفات التى تتحقق وتجمل هذا النوع من الحيوان إسمه قطط ، ومستأنسة أيضا لما مدوم ولها ما صدق . أما مفهومها فإنها: غير مفترسة وعمكن تربيتها ... الوطاط على إختلاف أنواعها .

أما المدرسيون فقد عروا عن المفهوم بالتعبيرات الآنية Comprehension و Intension و Connotation و حرفوا المفهوم بأنه مجموعة الصفات أو المشاهدات Notae الجوهرية التي يحتويها التصور وعبروا عن الماصدق بالتعبيرين الآنيين Etenduo وأضاف مناطقة بورت روبال التعبير Etenduo و أن الإمتداد و تعريف الماصدق عند المدرسيين أنه مجموعة بهذا التعبير الجديد : الإمتداد و تعريف الماصدق عند المدرسيين أنه مجموعة الموجودات التي ينطبق عليها التصور .

ويعر عن المفهوم بالتعريف وعن الماصدق بالتصنيف. ولكن يكون منطوق القضية التي يدخل فيها التصور واحدا في كلتا الحالتين. إن الذي يختلف هو التضير الذاتي القضية ن أن أننا نحن الذين نفسر القضية من ناحية المفهوم أو الماصدق. فإذا قلنا الإنسان فان فضن ستطيع أن نفسر الموضوح من ناحية المفهوم ، فتعتبر صفة وفان ، متعلقة بالموضوع - الإنسان - أي أنني هنا أعرف التصور و إنسان ، والتعريف يكون في المتعلق الصورى بالمفهوم ،

ونحن أيضا ستطيع التيام بنفسير ما صدق: فتنظر إلى الموضوع - إنسان - كجزء من صنف الفانين ، فنقول - الإنسان أحد الفانين -وهذا أصنف الموضوع في مجموعة الفانين ، والتصنيف يكون دائما على أساس الماصدق.

والمشاهدات التي تكون التصور هي الصفات التي تؤكده وثبته بالعدومية وبالمضرورة، لا من ناحية ذاتية فقط، بل وأيضا من ناحية موضوعية. وهذه المشاهدات هي التعبير العقلي عن الصفات الحقيقية للاهبات التي يكشفها العقل شيئا فديئا. وإذا كنا نحن نغني ونخصب التصور باستمرار، فإن كل تعريف يكون بالضرورة مؤقتا ، ولكن التصور في ذاته، وموضوعيا، يمثلك مفهوما ثابتا ، فإذا تبكون مرة واحدة ، فإنه يتكون للجبيع ويقدم معينا خصبا لاستدلالاتنا (۱).

أما عن الماصدق: فإن المنطق الكلاسيكي يعتبره صفة مشتقة من المفهوم . ويرى هذا المتطق أنه من الحالط أن نعرف التصور كجموعة من الأفراد ـ و لا عبرة في المجموعة بالمعدد ـ و إنما العبرة بتحقق التصور في الموجودات ، ومن باب أولى نستماته أن نفترض تصوراً يتحقق فقط في فرد واحد م فماصدق تصور هو إذن إمكانيته أن ينطبق على كثرة غير معينة (١) .

تلك هي النظرة الكلاسيكية للمفهوم والماصدق، ولكن المنطق الفرنسي الحديث الاستاذ جوبلو، رأى أنه لا بد من وضع ، مفهوم دقيق ، لاصطلاح

Maritain: Petite Logique, p. 34 (1)

Toblet : Traite, p. 74 (v)

المفهوم ـ لأن هذه الكامة أو هذا الايضاح أثار كثيرا من النزاع خلال القرون بين مخذات العلما . وبرى أن منطق النصورات والاحكام والاستدلال والبرهنة إنما يقوم على هذه الفكرة ، وأن الزاع بين الواقعيين والاسميين والصوريين، وكذلك الزاع بين اللاهوتيين والنجريبين إنحسا مصدره النفسيرات المعارضة والمناقضة لهذه الفكرة . ثم يدأ جوبلوني تحليله لهذه الفكرة .

برى جوبلو ﴿ أَن ماصدق اسم هو الآفراد المحتواة في الجنس ، أى تحقق عدد من الأحكام المكته يكون الحد محولها ، والمفهوم هو عدد الصفات المشتركة بين أفراد الجنس ، أى تحقق عدد من الأحكام المكتة يكون الحد موضوعا لها . فإذا كان الحد كليا ، أى إذا كان تصورا ، فإن ماصدته يكون لانهائيا، وإذا كان مفراد ، فإن مفهومه يكون لانهائيا ، (١) . وعن نرى من هذا أن جوبلو ، برفض منطق النصور ، ويقم \_ كا قانسا \_ النصور على مجموعة من الأحكام المكتة ، وينتج من هذا أن كلا من المفهوم والماصدق يتحدد بعدد من الأحكام المكتة ، فالمهوم إذن هو مجموعة من الأحكام المكتة يكون النصور موضوعا لها ، والماصدق هو مجموعة من الأحكام المكتة يكون النصور عموضوا لها ،

يقول جوبلو ويشكون \_ معنى الاسم \_ من عدد لامتناه من الاحكام الممكنة يكون هذا الاسم موضوعا لها أو محمولا \_ وهذه الاحكام التي يكون محمولا لها هي ماصدقه ، والتي يكون موضوعا لها هي مفهومه ) ويوضح جوبلو فكرته بالامئلة الآنية: بير رجل ، الزنجس رجل ، دون كيشوت

Goblot - Traité, p. 103 (1)

رجل . . . الح . إن إمكانية هذه الأحكام التى قد يكور لها عدد لاستاه من الموضوعات ، لاعدد معين ، هى ماصدق كلة إنسان : الانسان ثدني ، الإنسان فقرى ، الإنسان إجهاع . . . الح إن امكانية هذه الأحكام التى قد يكون لها عدد غير محدد من المحمولات المختلفة وليست عددا ، هى مفهوم كلة إنسان . (١)

والنظرية متكاملة الاجراء ولكنا نرى بعض المناطقة الذين حاولوا إحياء المنطق المدرسي \_ من أمثال ماريتان وتربكو \_ وبخاصة الاول ، يقررون أن أن جوبلو قد أخطأ باقامته النصور على أساس الاحكام الممكة ، وأمه ينبغى محت المفهوم والماصدق في عسلاقاتها فقط مع النصور . هنا يضخم معناهما وبين . ويرى تربكو أن تحليل المفهوم والماصدق في صوءالاحكام الممكة ليس فقط فاسدا، بل إزهذا النحليل يعتبر هاتين الفكرتين الهامتين في تاريخ الفكر والعلم الإنساني كفكرتين ثانويتين . أما ماريتان فيقول بسخرية ، إن ما ابتدعه جوبلو يشبه تماما وضع المحراث أمام النيران ، (١) ونقرر نحن أن هذا النقد لا يرقى إطلاقا إلى دنه النظرية الجوبلية وتحليلها العميق لفكرتي المفهوم والماصدق ، كا أنه لا يضعها أمدا في مكان ثانوى ، وإنما خصب فكرتها بتحليله الغدى .

ويمضى جوبلو ويقول: إنه لاتوجد علاقة بين الالفساظ والحـدود اللامتجانـة. فلا توجد علاقة ماصدق بين حدين ليسا محمولين لموضوع واحد. كما أنه لا توجد علاقة مفهوم بين حدين لايكونان موضوعين لمحمول واحد.

Goblot - Traité, p. 89. (1)

Tricot : Traité p.p. 74 - 75 (1)

#### ويلاحظ جوبلو الملاحظات الانية :

 اذا كان حد متضمنا من ناحية الماصدق فى آخر ، فإن الثانى يكون متضمنا من ناحية المفهوم فى الأول . ففهوم التصورات إذاً وماصدقاتها هى عكسية الواحد عكس الاخرى .

٧) يكون التصوران متساويين ماهية ، إذا كونتهما أحكام بالفوة واحدة فلا يختلفان إلا لفظا . وهذه الآساء تكون مترادفة ، ومع ذلك فأحدهما قسد يكون مهن واضحا ، بينها يكون الاخر معنى غامضا . إن المعنى الواضح في هذه الحالة بكون و تعريف ، المعنى الغامض .

Jbid-p.p. 103 - 104 (1)

### ٧ ـ أقسام المفهوم :

نظر المنطق المدرسي للفهوم على أنه واحد لا تعدد فيه . ولكن الابحاث في فكرة المفهوم غيرت هذه الفكرة . وقد قام كينز ثم جوبلو من بعده بتحليل بارع لفكرة المفهم ويتلخص هذا التحليل في أننا يكننا فهم كل من المفهوم والماصدق : إما فها ذائيا وإما فها موضوعيا . ولكن يلاحظ أن هذا القدم لا أهمية له بالنسبة للماصدق . ذلك لاننا لا نحمل التصور و إنسان ، على نفس الموضوعات ، لاننا نجمل الناس أنفسهم ، أي أننا نختلف في حمل كلمة إنسان على الاشخاص ، لاننا لا نعرف الاشخاص ، ولكن إذا عرفنا المفهوم ، فلا بهم المختلفا على الماصدق ، كل ما يعنينا هو أنه اذا وجد أفراد تتحقق فيهم صفات الخلافنا على الماصدة ، كل ما يعنينا هو أنه اذا وجد أفراد تتحقق فيهم صفات المحمور و إنسان . فالتصور إذن غمل على موضوعات لا نعرفها ، وهي غير محددة طالما كانت لهم الصفات التي نغيم من التصور ، والتي نحملها على موضوعات نعرفها ، وهي غير محددة طالما كانت لهم الصفات التي نغيم من التصور ، والتي نحملها على موضوعات نعرفها ، وهو عددة طالما كانت لهم الصفات التي

Ibid, p.p. 104-105 (1)

Coblot : Traité p. 105 (\*)

فالمفهوم إذن هو الذى بحمل دلالة الكلة ـ ويقرر نطاق استخدامه وامتداده : أى الماصدق . فالمفهوم إذن هو الذى ينظر اليه من ناحية الموضوعية والذاتية : وكان كينز أول من قسم المفهوم الى الاقسام الثلاثه الآتية :

الفهوم الجوهرى أو الههوم الإنفاق : ويعبر عنه كينز بكامة التحقيق التحقيق المحتون صنفها من الصناف ، بحيث إذا لم تنحق الصنف ، لم يمكن الصنف . يقول كينز ﴿ إنسا نضن في الصنف الصفات التي بقوم عليها نصنيفه ، بحيث إذا سقطت واحدة منها سقط الصنف ، ويسمى هذا المهوم انفانيا ، لأننا انفقنا على أن نستبر صفاته جوهرية » .

٧ - المفهوم الذاتي أو النسبي : ويعجر عنه كينز بكلمة Subjective المفهوم الذاتي أو النسبي : ويعجر عنه كينز بكلمة intention وهو مجموعة الصفات التي تكون في الذهن عنه التي أن الذهن لا يدخل فيها أو لا يلتزم أن يدخل فيها كل الصفات الجوهرية التي للثي. ، بل يكون منها أحيانا صفات غير جوهرية . فالنظرة إلى المفهوم هنا نظرة نسبية وذائية ، وهذا المفهوم غير ثابت، بل يختلف باختلاف الأفراد واختلاف الأمكنة والازمنة .

7 \_\_ الفهوم الموضوعي : ويعبر عنه كينز بكاسي Comprehension أو Objective Intention وهو مجموعة من الصفات الى محصل عليها الني والى المكون متحققة في كل أفراد النوع الذي يحمل عليه المفهوم . فهو إذاً يشمل كل الصفات ، عرضية كانت أو جوهرية ، الى ذكر ناها في القدمين الماضيين . وهذا النوع من المفهوم أصدق أنواعه .

نستنج من هذا أن النوع الأول من المفهوم إنما هو مفهوم تاريخي فلسنى المعطينا فكرة فقط عما اصطلح عليه الاقدمون من المفهوم . وهو مفهوم ضيق عصور يضمنا أمام تغييرات آلية ، إذا سقط منها شيء، سقطت الماهية ، وبالتالي سقط المفهوم أو لم يصر مفهوما من حيث هو دال على الماهية . والمفهوم الثاني تتدخل فيه عوامل قد تبعده عن الحقيقة . أو بمعني أدق إن المفهوم النسبي يدخل الإنسان إلى عالم من السفسطة والجدل . والمفهوم الثالث هو المفهوم السادق ، وذلك إذا توصلنا إليه فالموضوعية المطلقة عديرة التحقيق (1) .

وللاستاذ زجفرت تفسيم للتصورات يشبه إلى حدما تقسيم كينز . ويبدو أن الاستاذ زجفرت أثر في كينز .

وقد قسم الاستاذ زجفرت التصورات الى ثلاثة أقسام: التصورات التجريبية، والتصيرات المتافيزيقية، والتصورات المنطقية ، أما التصورات الأولى، وهى تصورات نفسية، أو نقيجة عملية نفسية، وتنغير بتغيرالاشخاص، في تقابل اذا المفهوم الذاتي لتصور ما . والتصورات الثانية، وهى التصورات الى تصلى المن تصوير الماهية تصويراً كاملا مثالياً من حيث هى موضوع، وهذا القسم يقابل المفهوم الموضوعي . وأما التصورات المنطقية ، في التصورات التي تعارفنا على أن تمكون صادقة صدقاً كليا ، لكى تستخدم في أحكامنا ـ وهذا القسم يقابل المفهوم الجوهري أو الاتفاق .

أما جوبلو فقد وضع نظرية تشبه نظرية كينز إلى حدكبير .. فقد قسم المفهوم إلى فرعين : مفهوم ذاتى ومفهوم موضوعى . أما المفهوم الناتى ...

Keynes: Formal Logic, p.p. 23-27 (1)

وقد أسماه La Comprehension subjective بأنه , مجموعة الصفات التي يضمنها شخص معين في زمن معين في معنى إسم من الاسماء م وهي السفات التي يضمنها شخص معين في زمن معين في معنى إسم من الاسماء مم شخص ما، أصاف إلى المفهوم الذاتي ثروة كلامية من لفته الحاصة ، فالمفهوم الذاتي إذن هو تعريف مؤقت للاسم .

وقد يتغير المفهوم الذاتي على الصورتين الآتيتين :

أولا : أن تبق حدده ، يبق التعريف ، ولا يتغير الإطار \_ ولكنه يغنى من التماريف قد حده ، يبق التعريف ، ولا يتغير الإطار \_ ولكنه يغنى ويخصب سواء بأن بجد خلال تجربة من التجارب عناصر جديدة فيه ، لم تعرفها من قبل، وإما أن نصل بعرهة واستدلال إلى إدراك أشياء لم نامحها فيه ، ومن الاصلة على هذا أن نعلم خاصية جديدة المثلث ، أو معلومات مفصلة عن تشريح الكلب ، فيخصب لدى المفهوم الذاتي لكل من المثلث والكلب، ولكن لا يزيد ولا ينكش ، وبيق الماصدق كما هو .

ثانيا: أن تصل إلينا معرفة جديدة ، تغير ما اتفق عليه القسدماء من قبل، وتلفى التعريفات القديمة التصوركا عرفناها ، وتتدخل فى الماهية ، وتقدح فى ذاتية الشى. بتحليل جديد . هنا يتغير التعريف لدى ويتغير الاطار . أو بمعنى أدق أضع تعريفا جديداً .

وينتهى جوبلو إلى القول بأنه بقدر ما نتملم ،فإن المنهوم الناتى إما أن يخصب بدون أن تنفير حدوده ، وإما أن يقدح فى ما هيته فتنفير حدوده <sup>(۱)</sup> .

Goblot: Traité, pp. 105-106 (1)

أما المهوم الموضوعي La Comprehesion objective فبر المهوم الذي يصل العقل بواسطته إلى معرفة الحقيقة الكاملة عن موضوع من الموضوعات، وبدركها إدراك من لا يعرفها من قبل. أى أن يعرف الشيء معرفة كاملة ، كل ما ثبت له ونني عنه ، وهذه هي النهاية السامية التطور العلى ، وهذا المفهوم المغراضي أو يمني أدق ، هو حالة عقلية نفرض فها : أننا وصلنا إلى الموضوعية ، الموضوعية المكاملة لمفهوم حد من الحدود . وإذا ما وصلنا إلى الموضوعية ، فإن جميع أحكامنا التي تثبت لنصور من التصورات أو تنني عنه تكون تحليلية ، وتكون صحيحة ، لانها لا تمكون سوى توضيح لمفهوم موضوع ، عرف، افتراضا، معرفة كاملة (١) . وسنعود إلى هذه النقطة حين نبحت الاحكام عرف، التحليلية والتركيبية .

نقد نظريتي كينز وجوبلو: لم يوافق بعض المناطقة الفرنسين - وعلى وأسهم ماريتان وتربكو - على آرا، كينز وجوبلو. ويرى هـــؤلاء المناطقة - تحت تأثير مدرسى - أن نظربات كينز وجوبلو تقوم على خطأ مشترك وتسندعى اعتراضا أساسيا . إنها سخرت بحقيقة التصدور ، ولم تجمل له أدنى اعتبار . ويرى ماريتان أنه قد تكون لهذه النظريات بعض النيمية إذا كان العقل لا يصل إلى الماهية ذاتها ، ولكن يصل للأفراد فقط - ولكن إذا كان العقر أن الكلى والضرورى موجودان في الأشياء الجزئية ، ويكن إدراكها في هذه الاشياء الجزئية ، هذه المخاصية أو تلك ، إننا نقعل هذا إما لوضع تعريف غير معقد ، وإما لهدم كفاية علمنا . ولكن من المؤكد أن الماهية تحتوى ضمنيا كل الحواص

Goblot: Traité, p. 203 (1)

والملاحظات ، ويمكن أن تستبط ، حتى يستنفذ كل ما فى هذه الفكرة . ويجب أن نلاحظ علاوة على ذلك ، أمه مع تقدم الدلم \_ فى تصور كينز على الاقل \_ يخصب المفهوم الذاتى بدون توقف على حساب المفهوم الموضوعى ، وهذا المفهوم الاول سينتي قطما بالاختفاء ، وذلك حينها يصبح الإستدلال المتكامل بمكنا ، وحين شد سينائل المفهوم الذاتى والمفهوم الموضوعى ، أو يمنى أدق \_ حين يتكامل الإستدلال ، لن يكون هناك سوى مفهوم واحد . وهذا المفهوم الواحد هو المفهوم الموضوعى ، المفهوم الوحد المخافق بمنى الكامة (١) .

هذه صورة جديدة للارسططاليسية ، تريد الاحتفاظ بفكرة المفهوم التقليدية ، وهي تتمسك بالنظرة الكلاسيكية للمفهوم ، وتؤمن بالماهية الثابتة ، ورى أننا نستخرج الحواص والصفات من هذه الخاصية وحدها . وقد تناست المفاهيم الجديدة التي وضعها العام ، كل علم في نطقه ، والتي جعلت من الماهية الثابتة ، ومن الموضوعات الكاملة ، بحرد خرافة . إن تطور العلم الحديث أتى بمفهومات غيرت الكثير من المفهومات القديمة ، ووضعت أسسا جديدة لمختلف العلوم، بحيث يمكننا أن نقول إننا إذا أردنا أن تحفظ بمفهوم معقول بحفظ المفهوم . هو كيانه كفكرة منطقية ، فعلينا أن نقرر أن خير مثال الفكرة المفهوم ، هو المفهوم الذاتي .

#### ٣ ـ تحديد المفهوم والماصـدق :

المفهوم والإشتقاق اللغوى : يرى كينز أن المفهوم والإشتقاق اللغوى

Tricot: Traite, p. 76 (1)

يختلطان اختلاطا شديداً . ولكن بجب التميز بينها : بأنا حين نبحث في الألفاظ من ناحية ايتومولوجية أو من ناحية تاريخية ، فإننا نبحث في منشأ الكلمة وأصلها ، والظروف التي دعت إلى قبولما كدالة على هذا التي حدثت لها ... وقد نلجأ أحيانا في توضيح الفهوم إلى كل هذا ، ولكن ينبعي أن نميز بين الاثنين . ونعلم أننا في التماس الاسماء لغرض من الاغراض العلية ، لا نلجأ إطلاقا إلى إشتقاقه وأصله ، بقدر ما نلجأ إلى ما يحدد استخدامه استخداما عليها ، خاضعين في هذا القواعد العلم الخاص أو الجزئي الذي نعمل فيه ، كما أتنا نختلف أيضا في تحديد المفهوم للمصطلح العلمي من الإستخدام العادي (١) .

ويؤدى هذا إلى أن بحث فى فكرة تحديد المهرم والماصدى. فقد قلت إن المفهوم الذاتى متغير بتغير الاشخاص والازمنة والاماكن، ولكن هل يصدق ذلك على المفهوم الجوهرى ؟ قد رأينا \_ فيا قلناه فى الفقــرة السابقة \_ أن الاستعمال العلى لإسم من الاسهاء يختلف عن استعاله العادى، وعلى هذا قد يقصد الساس بالإسم الواحد أشياء مختلفة ، فيكون للاسم عندهم مفهومات متعددة ، بل يصل الحال إلى أن كثيرين منا لا يستطيعون تحديد مفهومات الكلات التى يستخدمونها فى حياتهم العادية . ولكن ينبغى النيز بين المفهوم الذاتى والمفهوم الجوهرى من ناحية البات والتغيير . أما الاول : فتغير بالصرورة والثانى منفير بالمرض ، وفى الحقيقة إن النفير فى المقيقة إن النفير فى المقيقة إن النفير فى المقيقة إن النفير فى المقيقة والذي يجمدان

Keynes' Formal Logic, p.p. 28-29 (1)

اللغة تقوم بأغراضها . فإذا قنا بمناقشات علية ، ينبغى أن تحدد مفهوم الكلات التي تستخدمها ، هذا التحديد هوالذي يجعل البحث العلى ممكنا . وتعن في البرهنة لا تستطيع أن تقوم به على الوجه الأكل بدون أن تحدد مفهومات الألفاظ ، على ألا يمكون هذا التحديد صورا جامدة متحجرة ، تفرض خسلال الدهور والمصور و فالتغير إذا ، مالم يمكن في استطاعتنا أن تصل إلى الموضوعية والمطلقة ، هو أساس التقدم العلى . وتطور اللغة . بل إن التغير في المفهوم \_ بعد التحليل والتركيب \_ وفي ضوء قواعد التحقيق \_ هو الطريق إلى الموضوعية (١١ .

أما الماصدق فهو مجموعة الوحدات التي يصدق عليها اللفظ . ولكن هل نقول إن الماصدق محدد أو غير محدد ؟ إختلف المناطقة في هذا اختلافا بينا : فنهم البعض إلى أن الماصدق غير محدد ، محيث إذا قلنا \_ إنسان \_ فانها تعطيق على جميع الآفراد ، سواء أكانوا على قيد الحياة ، أم كانوا أمواتا . بينا يذهب البعض إلى تحديد الماصدق ، إذا أنه لا معنى إطلاقا أن يشمل أفرادا قد لا ينطبق عليهم ما دخل المفهوم الجديد من صفات جديدة . وهذا يؤدى بنا إلى نقطة أخرى هامة في البحث وهي صلة المفهوم بالماصدق .

#### علاقة الفهوم بالمصدق.

كان من المسلم به في النطق الكلاسيكي أن الصلة بين المفهوم والماصدق صلة عكسية ، أي أنه إذا زاد المفهوم ، قل الماصدق . فإذا قلنا - إنسان - وأردنا به الحيوان الناطق ، أي أن يكون مفهومه الحيوانية والناطقية ، صدق هذا المفهوم على عدد كبير من الأفراد ، عدد لا يحصره عد ، ولكن إذا أضفنا إلى المفهوم -

Ibid p., 29 (1)

أزرق العينين - مثلا فقلنا - حيوان ناطق أزرق العينين ، صدق هـذا الإسم على عدد محدود من الآفراد . فاذا أضفنا اليه - ساكن فى غرب أوربا فل ما صدق الأفراد إلى حداً كثر تعينا وهكدا ... الح . وإذا زاد الماصدق قل المفهوم ، فاذا أردنا بالماصدق : كل أفراد الإنسان ، كان المفهوم حيوانا ناطقا ، فالصلة إذا بين كل من هانين الفكرتين صلة عكسية .

ولكن ينبغى أن نلاحط عدم إطراد هذه القاعدة ، فليست كل زيادة فى المفهوم على إطلاقها ، تحدد عدد الماصدقات وليست الملافة علافة \_ حسابية \_ حين يتكف المفهوم ويزداد خصبا ، يتحدد فعلا ، ولكن لو حلسا عليه صفة لا تريد من مفهومه شيئاً ، حينئذ يبتى عدد الماصدق ، أو عدد الماصدقات كا هو ، أو بمنى أدن ينبغى أن تميز بين الزيادة أو الصفة المرضية وبين الزيادة أو الصفة المرضية وبين الزيادة أو الصفة المرضية عديداً مثيلاً . فالملاقة بين المفهوم والماصدق تكون عكية . إذا كانت الزيادة في المفهوم صفة عرضية ، يشتمرك فيها بعض أفراد الماصدق دون البعض الآخر.

ولكن إذا قلنا إنه إذا زاد المغيره ، فل الماصدق ، فيل معنى هذا أنسا كلما أرتفعنا في سلم الموجودات ، كان الإسم الآعم أقل كشافة وخصبا من الإسم الآخص ، فإنسان ، أخص من حيوان ، في اذا أكثر صفات من حيوان ؟ \_ بحيب المطق القديم بأنه كلما أرتفعنا في التعديم ، كلما هزل مضمون النصورات . ويرى الآساذ رابيبه Rabier أن الفكرة السامة أو النصور لا يتكون فقط بألا تريد عليه أنواعا سفل محتويها ، بل محذف كل الحنواص التي تنفير وتقوم كل نوع على حدة . وبمعني آخر أن الجنس لا يحتوي

الفصول النوعية التي تحدد الأنواع المندرجة تحته . أما من ناحية الماصدق فإن ماصدق الجفس أكرمن ماصدق النوع، فالنصور حيوان ينطبق على كما كبر بكثير من أفراد النوع إنسان .

#### خاریة جوبلو:

لم يقبل الأستاذ جوبلو النظرية الكلاسكية إطلاقا، وهى النظرية التي لا تدخل في تكوين التصور \_ كما قلنا \_ سوى الصفات الجوهرية العامة، وتسقط منه الفصول النوعية والحزاص الفردية والاعراض. ورأى أنه ليس من الصحة في شي. أن تعتبر مفهوم حد يحتوى كل صفات الحديد العليها، ولا يحتوى كل صفات الحديد العليها، ولا يحتوى كل صفات الحديد العليها، ولا يحتوى كل مفات الحديد العليها، ويتجاوزه مفهوما، بينها الجنس يحتوى النوع ويتجاوزه ماصدقاً. ويلاحظ جوبلو أن عدم التعيين في ماصدق حد كلى هو الذي يسبب كليته عند الكلاسيكيين، وأن غياب بعض الصفات هو الذي يسبب كليته عند الكلاسيكيين، وأن غياب بعض الصفات هو الذي يحمل في الإمكان تقسيم الجنس إلى أنواع فصل أنواع منه ، وبالتالي إلى إدراج عدد مختلف غير عدود من الإفراد تحت هذه الانواع.

بدأ جوبلو نظريته من فكرة عدم التعيين هذا... إنه أنكر أن عـدم تعيـين

<sup>(</sup>۱) وما بعدها Goblot, Traile p. 105

صفات فى الأجناس يؤدى إلى تكوين الأنواع: أو بعنى أدق ، إنه يرى أن عدم التعيين هذا ليس سلبا محضا ، أى ليس سلبا لوجود الأنواع بفصولها فى داخل الاجناس ، إنه إمكانية فصول نوعية فى الاجناس . إننا لا نكون الانواع لا عددا ولا صفات \_ اعتباطا . إنها مشروطة بصفات الجنس ، فصفات الدوح إذن ليست صفات جديدة تعناف إلى صفات الجنس ، ولكنها توجد بإسم (المنغير) . فلا تقال من الجنس إلى النوع هو بأن نعين بعض القيمة لهذا المتغير ، فحدها ؛ فيتكون النوع . أو بمنى أدق إن النوع هو اقتطاع جزء من هذا المتغير . فنحن هنا لا نصيف شيئا من هذا ( المتغير ) الذي هو في واقع الاسر ( الجنس) ، وهذا الجزء المقتطع هو ( النوع ) .

أما الفائدة التي تحسل عليها من هذا العسل ، أو بمني آخر من توبيع الجنس ، فهي نظرية وعليه . أما الفائدة العملية فهي أننا فسطيع بعث الحالة والحواص الكلية ، وبمكتنا أن نقرم بتطبيقات على هذه الخاصية أكثر من الثانية . ثم أرب الحواص الجوئية تبسط ، لما تحتويه من مفردات أقسام الجنس نفسه . أما الفسائدة النظرية فقد عن ثان خاصية من الحواص بمكن البرهنة عليها في حالة خاصة أكثر منها في حالة عالمة مترة الحالة الخاصة . إذا كانت حالة نوعية متميزة طريقا لإثبات حالة نوعية متميزة طريقا لإثبات حالة عامة .

نستخلص من هذا أن جسبوبلو يرى أن المفهوم هو مجموعة الصفيات الجوهرية والعرضية التي تضيفها التصورات السفلى، والصفات الذاتيسة التي تضيفها الانواع، . أو يمنى آخر إن المفهوم عند جسبوبلو يحتوى الماصدق.

وقد أعطانا جوبلو عدداً من الأمثلة الرياضية التي توضع فكرة (المتغير) والإقتطاع من الجنس. ولا تهمنا هذه الامثلة بقدر ماتهمنا أمثله عن النصورات بوجه عام: ومن أهم الامثلة التي أعطاهما مثال اللون. فهو يقرر أز (اللون) عامة ليست له صفة تنكر عليه أن يكون أي لون. لانه في هذه الحسالة لن يكون شيئا على الإطلاق بل إنه إسكانية كل الألوان، فالفكرة العامة تحتوى بالقوة كل النينات النوعية. وكل نوع هو بالضرورة إستبعاد لكل الصفات الخاصة بالانواع الاخرى. والفصل السوعى ليس هو زيادة على صفات جنسية، إنما هو على المكس تحديد لفكرة عامة سبواه في المفهوم أو في الماصدق.

وقد أدت هذه الفكرة عند جوبلو إلى تغيير النظرة إلى الصلة بين المفهوم والماصدق. يوافق جوبلو على أن تكون الصلة عكسية ، إذا كنا بصدد المفهوم الجوهرى أو الإنفاق La Connotation أو التعريف لان النبوع أو مفهومه في المنطق الكلاسيكي ، يشكون من الفصل مضافا إلى ماصدق الجنس، أي من الجنس وفصله . فإذا أرتفعنا في سلم التصنيف حذفنا فصلا ، وإذا ما نولنا ، أضفنا فصلا ، فإذا تخيلنا تصنيفا وجعلناه يحتوى كل الموجودات ، فإننا نجد أن التصورات السفلي ، لها أخصب مفهوم وأقل ما صدقات ، بينما يكون القصور الاعلى ، الجنس العالى ، الفكرة المجردة للوجود ، أكثر التصورات المفهوم أ ، لا تختلف في كثير ولا فليل عن فكرة العدم المحض كما قلنا (١) .

ولكن إذا فهمنا المفهوم \_ بمعناه الموضوعي عند جوبلو \_ La Compr

Ibid p. 115 (1)

ehensien أو إذا كانت تعينات الأنواع متضعة من قبل تحت إسم المتغيرات في صفات الآجناس ، فإن الماصدق يزداد وينقص في الوقت نفسه الذي يزداد فيه المنهوم وينقص، أي أن الصلة بين الإثين تمكون حيفتذ صلة طردية . وفي كل مرة نرتفع في سلم الأجناس درجة ، وإننا ترى الإسم الأكثر عسومية ، عمولا على موضوعات جديدة ، يستبعد من مفهومه الإنفاق أو من تدريف الصفات الفصلية لهذه الموضوعات ، الصفات التي تفصله عن الجنس ، ولمكته في الوقت عنه يقبل في مفهومه ويحتوى كل خواصها . فالجنس الأعلى يحتوى إذن أخصب مفهوم ، وفي الآن عينه أكثر الماصدقات عدداً . ولمكن هذا الجنس الأعلى ليس هو التصور المجرد للوجود الهيض ، وإما ما يقصده جوبلو هو فكرة المختينة المكلية ، فكرة الوجود ، محتوية عدداً غير محدود من الأشياء ، هي الموضوع النهائي ، والغاية السامية، والى لا تكون في متناول العلم الإنساني .

وقد أدرك جوبلو أنه وأفلاطوني و يأخذ بفكرة المثال الأفلاطونية والتي تضع المثال على قمة سلملة الأجنساس . ويستخلص من هذا أن كلة (تصور) لا يمكن أن تستخدم في مديين مختلفين عام الإختلاف: الفكرة المجمودة وهي التي ترد إلى صفات جوهرية ومتايزة : والفكره الحسبة وهي العلم المكلى بموضوعه . يمكنا إذا أن نستخدم كلسة مفهوم \_ يمناها الموضوعي للأفكار، وكلمة \_ ماصدق \_ بمناها الإنفاق أو الإصطلاحي التصورات .

ولا يذهب جوبلر إلى اعتبار الفكره هى وحدها الحقيقة ، بينما العلم الحسى هو بجرد خداع \_ كما يذهب أفلاطون . ولكه يتفق ممه في أن الأفكار على العموم ، والفكرة العلما ، هى وحدها موضوع العلم . فإذا تكلمنا عن علم طبيعى فإننا نعن طبيعمة الاشيساء ، لا الاشياء ذاتهـا ، وطبيعة الاشياء هي صورها .

ولا يذهب جوبلو أيضاً إلى اعتبار الافكار موجودة مفارقة للمالم الحسى وأنها هي سببه وعلته كما يذهب أفلاطون، ولكنه يتفق معه في أنه يوجد في الافكار من الصفات غير المحدودة مالا يوجد في الاشياء . إن الاشياء تتحول وتتغير ، ووجودها ينقسم إلى ماض لا يوجد بعد ، وإلى آت لم يوجد بعد، وإلى حاضر بغني حين يرجد، بينها الفكرة هي القانون الذي يحوى كل حاضر ومستقبل ، والاشياء ليست إلا قيا جزئية المتغير الذي يوجد بمامه في الكرة .

ولا يذهب جوبلو أيضا إلى اعتبار الافكارموجودة مفارقة للمقل \_ كما يذهب أفلاطون \_ ولكنه يتفق معه في أنها ضرورات منطقية يسلم بهما العقل ، ولكنها ليست في نطاقه ، وهي مستقلة عن جهلنما وأخطائنا . وكما تتجاوز هده الافكار الأثمار ، فانها تتجاوز العقل لهائينها (١١ .

هذه صورة جديدة من الأفلاطونية . ولكن بينها يعتبر أفلاطون الأفكار أو المثل ... تعبيراً عن الحقيقة فإن جوبلويعتبرها أمورا مثالية تسمو على العقل ، وليست في نطاقه .

قدم لنا جو بلو نظرية فى المهبوم والماصدق ليست منطقية ، أو هى منطقية فى أساسها ، ولكمها إنتهت إلى سينافيزيقا ، غير أننا نستطيع أن نقرر أنها سكاملة إلى حدكبير . إن نقطة الضمف فيها ـ كما يقرر تريكو بحق - هى أولا : أنه

lbid P.P. 115 - 116. (1)

تامى أن التصور بنبنى أن يحتوى العناصر الجوهرية فقط لكى يكون خاليا من الفموض. فإذا تكون منهاكان وحدة . أما أن نضع في التصور أو فيها أسماه جوبلو , الفكرة ، كل التعينات النوعية والمرضية ، فهذا خلط واضطراب . إنه وضعها بالقوة ، والجنس يشمل النوع بعلا شك شمولا عاما ولكته لا يستوعب في مفهومه كل التغيرات الجزئية والفردية التي فيه . وبمعني آخر خلط جوبلو بين ما هو بالقوة وما هو بالفعل . إن خطأ جوبلو أنه حاول أن يقيم منطقه على أحكام بالقوة من ناحية ، وعلى خروج الافكار والاشياء من القوة إلى الفعل من ناحية أخرى. وهذا يقودنا إلى مبحث آخر سيكلوجي وميتأفريق يبعدنا عن ناطة المنطق.

ونقطة الصنف الثانية: أننا راه وهو مفكر إسمى \_ يهم في مذهب مثالى، وبرى الحقيقة السكاملة في أجناس مفارقة ... محاولة حاوله. ا من قبل أفسلاطون ، وتعرضت لقد عادل من أرسطو ، ولن أحاول هنا أن نورد نقد أرسطو للوحدة الاملاطونية التي أرجع إليها جوبلو فكرة الوجود السكلى ، الوجود الذي محتوى كل الحقيقة ، ولكن نقول فقط إنه لا مكان له \_ نده الفكرة المثالية في مذهب إسمى .

#### ٦ \_ الاسماء ذات طفوم :

حاول مل وبعض المناطة الذين تابعو متقسم الاسياء إلى أسياء ذوات مفهوم، وأخرى لا مفهول لهسا . يقول صل : الإسم الذى لا مفهوم له هــو الاسم الذى يشير إلى موضوع فقط أو إلى صفة فقــط · والإســم ذو المفهوم هــو الذى يشير إلى موضوع ، ويتعشين صفـة \_ ويقصد بالموضوع هنــا أى شي. له صفــات . و إذن تكون الاسهاء الآنية : محد ، لندن، مصر\_ أسهاء تشير إلى موضوع فقط ، ولهذا انسبب تكون كل هـذه الاسهاء لا مفهوم لهـا . ولكن: أبيض، طويل ، فاضل \_ لها مفهوم. فكامة أبيض ، تشير إلى كل الاشياء البيضاء : التلج \_الورق\_ زبد البحر ، وتتضمن أو تشير إلى الصفة \_ بيضاء .

وكل أساء الذوات الكلية لهامفهوم . فرجل : مثلا تشير إلى مصطفى ومحمد وإبراهيم وعدد غير محدود من الآخرين ، ينطبق عليهم الإسم ، ولكنه ينطبق عليهم ، ليشير إلى أنهم حاصلون على بعض الصفات .

نستطيع أن نستخلص من هـذا أن جون ستيوارت مل يعتبر الاسهاء الآنية ذات مفهوم :ـــ

١ \_ أسماء الذرات الكلية : حيوان ، إنسان .

٧ \_ بعض الاسهاء الجزئية: مثلا \_ مدينة اسم كلى ، فهى ذات مفهوم ، ولكن إذا قلنا أكبر مدينة في العالم ، فنحن قد أفردنا الاسم ، ولكه مع ذلك لايفقد المفهوم . أما أسها. الاعلام عند مل فلا مفهوم لها لان اسم العلم ، كمحمد مثلا ، إسم جزئي أطلق على صاحبه من قبيل الصدفة ، وليس نقيجة لصفات معينة موجودة فيه. أما إذا تضمن اسم العلم صفة ، فإنه يكون له مفهوم ، كاسم ححاتم \_ إذا أريد به الكرم ، أو عادا \_ إذا أريد به العدل .

\_أسياء المعانى لامفهوم لها ، إذا ما أشارت إلى صفة ، ولم تصدق على شىء، ولكن يعتقد أن بعض أسياء المعانى تعتبر ذات مفهوم ، لان الصفات قد تسكون لها صفات تنسب إلها وتندرج تحتبا .

وبرى كينز أن وضع المسألة ، على الاساس الذى ارتآه مل ، أثار كثيراً من الجدل فيها إذا كان بعض الاسهاء حقىاً لا مفهوم لهما . ويرى أن كل الاسهاء التي نستخدمها استخداما صحيحاً في معنى معقول ، لهما مفهوم ذاتي بالنسبة إلى من يستخدمها ، لاندا ينبغى أن نعلم على أى الاشيداء أو على أى الانواع تنطبق الاسهاء ، ولا نستطيع إلا أن نربط بعض الصفات بهذه الاشياء ، أو بمثى أدق ، أن نربطها بهذه الاسهاء . إن كل الاسهاء عند كينز إذن تشير إلى أشياء لها صفات . وعلى هذا تكون كل الاسهاء التى لها ما صدق ، في أى عالم من عرالم القول ، لها مفهوم .

ولا يمكن وجود اسم بدون أن يمكون حاصلا على صفات من أى نوع كان ، فإذا ما إعتبرنا أن اسهاما لامفهوم له ، فيفينى أن لا نقصد بهذا أنه ليس له مفهوم ذاتى أو موضوعى ، بل إذا أردنا أن نحدد كلامنا بدقة أن نقول ؛ إنه ليس له مفهوم اتفاقى ، وهو ما عبرنا عنه بالمفهوم الجوهرى ، أو المفهوم الذى انفقنا على أنه الصفات الجوهرية التى لا تفارق الذى . نستطيع إذا أن تصلع وضع المسألة فقول : إن الأسهاء ذوات المفهوم مهما لها مفهوم جوهرى والأسهاء التى لامفهوم لها ، هى ما ليس لها هذا المفهوم الجوهرى ، ولكن قد يمكون لها مفهو مموضوعى أو مفهوم ذاتى (١) .

أما أساء الأعدام فهى الآساء الوحيدة التي لا مفهوم لها . فأساء : على ، وكامل وحسن ، إلخ لم تطلق على أصحابها لآنها تنصن صفات متحقة فهم . إنها أطلقت كإشارة فقط تدل عليهم . ولكن إذا استخدمت أساء الاعلام كصفات ، فإنه يكون لها معنى . واستطيع أن نعالج المسألة علاجا آخر فقول : إنه ليس لاساء الاعلام مفهوم جوهرى ، ولكن لم مفهوم ذاتي أو مفهوم موضوعى . حقا إلى الإسم وضع كإشارة فقط لصاحبه ، ولا يتضمن أى معنى ، ولكن حين أسمع أي إسم من أسهاء الاعلام ، فإنه شير في ذهني

Keynes: Formal Logic P. 40 (1)

صفات متعددة .. فتلا إذا سمعت اسم ، محمد ، أثار فى ذهنى أنه رجل ، وليس سيدة ، وأنه شرقى ومسلم ، أى ذو موطن أو جنسية خاصة وله عقيدة معينة ، ويقبغى أن نلاحظ أن اسم العلم قسد يذكر أحياها ، ولا يثير فى الذهن شيئًا من هذا . وعلى العدوم إذا ما حاولنا أن تلتمس لأسهاء الأعلام مفهوما ، فإننا نلتمس لها المفهوم النسي أو المفهوم الموضوعى (١) .

### ٧-المنطق المفهو مى و المنطق الماصدقي:

هل يفتر المنطق من ناحية المفهوم أو من ناحية المناصدق؟ أو يممني آخر ، 
هل يستند في عملياته العقلية على المفهوم أم على المناصدق؟ إن وضع المنالة هو : 
إن كل تصور - كما رأينا - ينظر إليه من ناحيتين ، من ناحية المعهوم ومن ناحية 
الماصدق فنحن حين نفكر في الصور - إنسان - نفكر فيه إما من ناحية الصفات 
التي تبكونه ، سواء أكانت بالقوة أم بالفعل ، فيخطر في عقانا - حيوان ، ناطق ، 
فان ... وإما من ناحية الصنف الذي ينتمي إليه ويكون جزءاً منه، وحينتد تخطر في من الحيوانات . النظرة التي يحتويها التصور ففكر في بحموعة الفانين أو في 
بحموعة الحيوانات . النظرة الأولى هي نظرة إلى مفهوم التصور . والنظرة الثانية 
هي نظرة إلى ما صدقه .

والمسألة هذا نفسية ، واكتها تؤدى إلى نتائج منطقية على جانب كبير من الاهمية: هل يفكر العقل على أساس المفهوم أو على أساس الماصدق ? أو بمعنى أدق ـ هل ننظر نحن إلى التصور من ناحية الكيفية أو من ناحية الكمية ؟ إختلف المناطقة في هذا إختلافا كبيرا .

lbid P. 60 (1)

أما المناطقة الدين فسروا المنطق على أساس الماصدق ، فهم عدد من المناطقة المدرسين الذين أتوا بعد القديس تو ما الآكو بني ثم عدد من المناطقة المحدثين . مثل ليبنتر وأول ، و هاملتون \_ ثم المناطقة الرياضيون \_ إذا قلنا \_ الإنسان فان \_ فعناها لديم . أن الإنسان أحد الفاتين · أى أن الحكم دائما هو إدراج الموضوع في صنف من الاصناف ، فإذا قلنا مثلا القرد ثديى ، فإننا نضع القرد في صنف الثديبات .

رد المناطقة المفهوميون الذين أقاموا المنطق على أساس المفهوم: إن ما يشفل العقل وهو يمكم ، ليس هو بجموعة الموضوعات التى تنطبق عليها هذه الصفات و إنما صفات الاشياء ، فحين أقمول ، الإنسان فان ، فلا أربد أن أدرج الإنسان في صنف الفانين ، وإنما أربد أن أحل عليه صفة الفناء .

ويرى المفهوميون أيضا ، أن الماصدق ، في كل الحالات ، يفترض المفهوم . أما التصنيف فليس إلا البيجة أو خاصية ، تشتق وتستمد من التعريف . والتصنيف من وجهة نظر معينة هو الماصدق، والنعريف هو المفهوم، فإذا كان القرد ينتمى إلى مجموعة أو أسرة التدبيات ، فذلك لآن له صفات الحيوانات التدبية ، أو بمعنى أدق لأنه يشارك في ماهية عامة .

يقول الاستاذ ماريتان Maritain ، لا يعنى ظرنا إلى تصور من ناحية ما صدقه ، أننا تجرده من مفهوسه ، أو أننا ناخذه كمجموعة بسيطة فقط من الافراد . إن فعلنا هذا، فإننا تحطمه كنصور، ويقول أيضا ،إن النصور ليس كلياً إلا لانه يعنم أمامنا التركيب الضرورى لماهية ما (١) .

Tricot: Traité, P. 80 (1)

ومع أن العلم الحديث أقام عناصره على فكرة الماصدق ، أو بمدى آخر على فكرة و الكم ، \_ وذلك منذ أن نادى بهذا جاليليو وديكارت \_ إلا أن فكرة و المفهوم ، أو الكيفية مازالت تحتفظ بمكان فى نطاق الميتافيزيقا وعلوم الطبيعة والاخلافية .

أما فى الميتافيزيقا ، فإن ليبنتر لاحظ من قبل ودو يعالج مبدأ اللامتميزات : أن الكيف لا الكم يكون مبدأ التنوع فى الموجودات . وقد أقام برجسون كل مذهبه الميتافيزيق على أساس الكيفية . بل إن الكم عنده هو كيف ، وكل كم عكن تحويله إلى كيف .

أما العلوم البيولوجية ؛ فهى علوم كيفية فى جمائها ، تقدم على أساس مفهوى، ولا تحتمل أى تفسير آلى . ونحن نعرف الحياة بأنها تحول الكم إلى الكيف ، والموت هو العودة إلى الكم .

أما العلوم الطبيعية والكيميائية فيدر أنها رفضت منذ القرن السادس عشر كل تفسير كبني وتصورى ، وذلك عندما رد ديكارت \_ عن طريق تعمم بارع \_ كل كيفية إلى كم رياضى . وقد أزل ديكارت بعمله هذا أرسطو نهائيا عرب عرشه القديم . ومع ذلك فإن بعض العلاء \_ كدوهم \_ لم ينحنوا أمام انتصار الآلية ، وسلموا بإمكان بعث جديد اعلم طيمى على أساس الكيف . ومع ذلك يقرر تريكو أنه ينبغى أن تدلم \_ مع مايرسون \_ أن الآلية الكية هي آخر كلدة للملوم ، وكأنها هي الركيب العام العكر البشرى ، ولكن هناك ظواهر متعددة في علم الطبيعة بقيت صعبة أمام النفسير السكى . ويقساءل تريكو : ما إذا كانت هذه اللا معقولات \_ الى زاد عددها \_ مؤقة ، أو نهائية ، أو هي تصل بنقص في طبيعة ، أو هي الشياء

نفسها ؟ وفى هذه الحالة يستميد الكيف جزءا من أرضه المفقودة ، بقدر ما يبدر الإستدلال الكمى غيركاف .

فالكيف يحفظ بمجال واسع بالرغم من النقهة ، وأيضا من الهـــريمة التي يعطيها تعالميا الطبيعة المشاتية منذ ديكارت. وهذا المجال يكنى لتخيل الاهمية التي يعطيها المنافق الكلاسيكي للتصور ، ومن باب أولى للفهوم ، وبرى بوترو أنه إذا لم يعد لا لتصور الارسططاليسي ولا للنطق الارسططاليسي قيمة حقيقية لانه لا ينفق مع طبيعة الاشياء ، فإننا لا فستطيع أن تنكر أن للنطق الارسططاليسي قيمتين كيرتين : الاولى أنه تحليل لشروط ألمرفـــة المقلية . الثانية : أنه منطق له مشروعيته ، طالما كانت هناك ، أنواع ، في الطبيعة . إن المنطق الارسططاليسي يحتفظ بقيمته الكرى ، طالما كان قانوان التوع يتحــــكم في الطبيعة . ومع ذلك يعتفظ بقيمته الكرى ، طالما كان قانوان التوع يتحــــكم في الطبيعة . ومع ذلك يعتفظ بقيمت الطورية (ن من الوهم الحنــادع أن نقول إن نظريات الطورية (ن) .

وتمسة عدد كبير من المناطقة والفلاسفة ، يرى للنفسير المفهوى أكبر الاهمية . ويتفق في هذا استبوارت مل ولاشيلييه ورابييه ورودبيه ، وهاملان وجسموبلو . ويقرر رودييســـه أن الماصدق البحت لا يستحضر شيشا

Tricot : Traité, p. 40-42 (1)

يمكن أن نفكر فيه أو حى تنحيله . ورى جوبلو أنه ليس من السهولة أن نقبل تصوراً محمل على موضوعات لا نعرفها ، إلا إذا كان له صفات ممكنا أن محملها على موضوعات نعرفها ، ويذهب لاشبابيه إلى أنه لكى نضع موجودان صنف أو فى آخر ، فإنه ينبغى أن يمكون لديناسب لعملنا هذا \_ وهذا السبحر أرب يمكون هناك نوع من الوجود مشتركا بين هذا الموجود وبين أفراد هذا الصنف فيذبنى أن تعرف قبل أن تضع فرداً من الأفراد بين أعداد الناس،أن هذا الفرد محمل فى ذاته صفة الإنسان (١) .

## ٨ -- النائح المنطقية للنفسير المفهوى :

يؤدى الإعتراف بمشروعية منطق يقوم على أساس المفهوم إلى التنامج الثلاث الآنية :

1 - إستعالة فيام اللوجستيك في منطق مفهوى ، لأن اللوجستيك هومنطق رياضي يستدل رابطة المنطق التقليدى - أى فعل الكينونة ( يمكون ، - برابطة المساواة ( = ) ، بحيث نبر من على التصورات المنطقية ، كا نبر من على المكيات الرياضية . والماصدق ينظر إلى كية التصور ، وجهل النظرة إلى الكيفية . وهو التصور في ذاته وفي ماهيته ، ولا يمكن حيثة أن يمكون في طرف معادلة ، متساويا فيها مع تصور آخر غير منجانس معه تجانسا كاملا. فالكمية وحدها هي التي تجمل من الممكن تساوى التصورات أو تماثلها. فلتأخذ القضية : زيد فأن إذا فحرناها من ناحية المفهو ، فإن أي مساواة بين زيد وفان تمكون غير ممكة .

lbid. P. 08 - 18 (1)

و إذا ثبت أن النصير الماصدق غير مشروع وأنه عملية عقلية غير صحيحة ، فإن اللوجستيك ينهدم من أساسه . غــــير أنه من الواضح أن النفسير المماصدق لا يمكن أن يكون وحده العملية المنطقية الصحيحة . يقول جوبلو بحق ، بمكتا أن نجيب على الماصدة بين : إن منطقكم ليس فاسدا ، لكنه يمكندف فنا المريضة ، والإيسطى نظرية الدهنة الإنسانية ، (١) .

۲ - التنسير انفروى يرد رداً وفقا على الديكارتيين والإسميين في هجومهم على القياس والنطق عامة . إن المذهب الشكلى المسدري في القرنين الرابع عشر و الحناس عشر كان مذهباً آليا بحتا ، كان يعرض ويسندل على صور لا فيمة فحما على الإطلاق ، وذلك لانه كان يحماول أن يتخلص من المضون ، ويقصر نفسه على التفسير الماصد في للأجناس ، ويدرج الإجناس بعضها تحت بعض بدون النظر الى مفهومها ، وقد أدى هذا إلى نقد المنطق الشكلى نقسدا شديدا \_ مع أتنا إذا نظر نا إلى مضمون الافكار ، لتخاص النطق المفهوى \_ كا يقول ديكارت بحت \_ من كل ماوجه إليه من نقد .

وكذلك الأمر في مبادأ القياس و المفول على الكل وعلى اللاثي. يه إن إقادته على أساس الماصدق لم يجمل العدلية القياس وشروعية كالمة . بل إن هذه النظارة جعلت ديكارت على حق في هجومه على القياس واعتباره مصادرة على المطلوب ويتضمن ودورا ي ، وذلك لأن كية المقدمة تحتوى كية التبجة .

Ibid p. p. 18 - 82. (1)

ونختلف النظرة تماما إذا فسر القياس علىأساس المفهوم : ويرى هملان أن البرهنة تتكون من ربط الحدين بوسط .

#### ٩ ـ للنطق الارسططاليسي : مفهومي أم ماصدقي ؟

إعتبر بعض المناطقة المحدثين المذهو مبين المنطق الأرسططاليسي منطقاً يقوم على المفهوم فقط. ولكن ينبغي أن نأخد الممالة بحدثر، وأن نرى إلى أى حداقام أرسطو منطقه على فكرة المفهوم، وهل أعمل الجمانب الماصدقي، أم أن الإثنين يحتلان مكانها في منطقه ? .

لا شك أن أرسطو مفهوى فى جوهــــر منطقه ، وهو ينظر إلى العلاقة بين الموضوع والمحدول فى الفضية على أسـاس المفهوم . أما فى القياس ، فإن الحــد الاوسط ـ جوهر الاستــــدلال والبرهنة ـ هو فـكرة قبل كل شىء ، وأرسطو يعتبر المحمول أولا ، ثم يدخله فى مفهوم الموضوع ـ ويدأ بالحد الاكبر ، والحد الاوسط متضمن فيه ، والحد الاصغر متضمن فى الحد الاوسط ، فاذا قلسا :

| (مقدمة كبرى) | كل إنسان حيوان |             |
|--------------|----------------|-------------|
| (مقدمة صغرى) | إنسان          | ز <b>ىد</b> |
|              | د حیوان        | ٠ زي        |

Ibid. p. 28 (1)

دحيوان ، محمول في المقدمة الكبرى . هو الحد الأكبر ، وإنسان هو الحد الاصغر الحد الاصغر ، وهو متضمن في الحد الاكبر . حيوان أما ، زيد ، فهو الحد الاصغر وهو منضن في الحد الاوسط إنسان ، والتضمن هنا في الصفات أو بمعى أدق في المفهم كما قلندا .

هذا هو نفكير أرسطو المميق ، بالرغم من أن الامر يبدو كأننا ندخل ماصدةا فى ماصدق ، وبمكتنا أن نقرر أيضا أن نظرية الإستقراء الارسطية تقوم على المفهوم .

ثم إن التصور العام للم الأرسططاليدي يقوم على تفسير مفهومى . إن الصلم هو الممرفة بالماهية أو بالدلة . والممرفة بالصلة ، تعود إما إلى الصورة وإما إلى الماهية ، والسبكلي ليس إلا علامة أو إشارة إلى الماهية ، أو إلى الفترورى . وموضوع العلم ليس هو عالم المثل منفصلا عن الاشياء ، ولكن الكلي القريب من الحقيقة هو النوع، وهو الدلم الحقيق والواقمي . وقد أنكر أرسطو اندراج الإجناس الماصدق بعضها في بعضها وتغليفها في نظام واحد . إن الاجناس عند غير متصلة .

غر أنه من الخطأ أن نقول إن أرسطو أنكر إنكاراً بانا منطقا يقوم على أساس الماصدق كما يذهب هاملان وروديه ، بقى أرسطو إلى حد ما نابعا لأفلاطون ، وبتى لفكرة الكية أثر كبر على منطقه ، ونتج عن هذا ثنائية ظاهرة . ... وثمة شواهد ثبت مكانة فكرة الماصدق في منطقه :

 أسماء حدود القياس : الأكبر ـ الأوسط ـ الأصغر . إنما هي مستمدة من علاقات ماصدقية . ٢) المقول على الكل وعلى اللاثيء: وهو مبدأ أساسى في القيماس كما سنرى فيها بعد. وهو يقوم على الماصدق. وإذا كان أرسطو قد أقام نظريت. في القيماس على أسماس القضية على أسماس تضير مفهوى، فإنه أقمام نظريت. في القيماس على أسماس. ماصدق.

٣) ( ما يحدث غالبا ) \_ وهذاهو موضوع الجدل عنده \_ إنما يقوم على فكرة كية الوقائع التي تحسدت . والأمر كذلك فيا يحص الظواهر التي تنتج عن الصدفة .

إ) وأخيراً : إن العلم الأرسطط اليسى ، مع أنه في أسساسه و مفهوى ، و وواقعى ﴾ ، لم يهمل إطلاقا الباحية الماصدةيية ـ فالعلم هو المعرفة بالماهية ، ولكنه أيضاً المعرفية بالكلى . و معنى المعرفية بالسكلى أنه يأخذ بالماصدة . ففكر أرسطو إذا ليس مفهومياً خالصاً ، وليس ماصدقيا خالصا ، بل هو مزيج من الإثنين .

وقد حاول كل من هاملان وروديه أن يترا إنكاراً باتا إمكان قيام منطق على أساس الماصدق. وهاجم هاملان أرسطو هجوما عنيفا ، لأنه أقام نظرية القياس على هذا الاساس \_ وأعيراً ن تمة عدم توازن في تفكيره حين يقيم تلك النظرية على أساس الماصدق ، بينها يقيم نطريته في القضية على أساس المفهوم . ولكن تربيكو يرى أن هذه النظرة مبالغ فيها . ويرى أنه إذا كان الماصدق هو خاصية لاحقة ومستمدة من المفهوم ، وإذا كان المفهوم المكان الاول في الفكر الإنساني وفي نظرية البرعنة ، فليس يعني هذا أن تنكر الماصدق إطلاقا . ومن المؤكد أن أرسطو كان يستطيع ببساطة أن يعبر عن علاقات المفهوم في القضايا

فى علاقات ماصدقية ، وكذلك عن علاقات الماصدقيق القياس في علاقات مفهومية ويلاحظ أيضا ، أن إقامة القياس على علائق ماصدقية يجعل مرس السهولة تحديد العلاقة بين الحد الاوسط والحدين الآخرين .

وبرى تربكو إنه لاداعى على الإطلاق لإنكار مكانة الماصدق في أيه عملية علية علية على الإطلاق المتعارض الله المنا بأن الدفهوم أولية لاعتبار فكرة الماصدق لا قبية لها في المنطق، نجرد أننا سلمنا بأن الدفهوم أولية عقلية فيأية عملية عقلية . ويقرر جوبلو أن الملاتة بين المفهوم والماصدق علاقة وثيقة وكلية \_ بحيث أن كل علاقة مفهومية يمكن أن تستبدل بعلاقة ماصدقية ، والمكل صحيح أيضا . وبذهب ماريتان أيضا إلى رأى شبيه بهذا ؛ بل إنه يرى أن اللغة المادية لا تفرق كثيراً بين الاستمالين (١) . من هذا نستنج أن المنطق من حيث هو صورى يستند على المفهوم ، ولكن الماصدق مكانه ، أو بمنى أدق إن من الملكن قيام منطق مفهوى في كليته ، وماصدق جزئيا .

وثم سألة أخيرة \_ هـل يمكنا أن تمثل المفهوم والماصدق لـكل مرب التصورات والقضايا والاقيـة في أشــكال وصور ، أو زمز إليها جميعا في دوائر ومربعات وخطوط ؟ إن الحــاولة بدأت لدى رامون ليل في كابه الفن العــيور الوسطى ، ثم تابعة ليبتر وأولموشو بنهور ، وفي العصور القريبة لنا رابيبه وماريتان . وقد اختلف هؤلاء المناطقة في وضع الصور أو وضع هذه الاشكال . وقد نشأت

اختلافاتهم في هذا انطاق عن اختلافاتهم في النظرة إلى المنطق : هل يقوم على أساس المفهوم أو الماصدق أساس المفهوم أو الماصدق أشاء من أشكاء هؤلاء المفكرين في أقسام المنطق الثلاثة : التصورات والقضايا والاقيسة .

أما عن رمزية التصورات فى دوائر وأشكال ، فأهم من قام بهـذا شوبنهور فقدم لنــــا فى كتابه . العالم كإداة ، صورا من وضع التصورات فى دوائر وهاك ملخصها .

إ) الحالة الأولى: تمثلها الدائرة (شكل إ) وهي تعبر عن تصورين

متساويين تماما . ومن الأمثلة على هـذا تصور الضرورة ، وتصور العلاقة بين المبـدأ والنتيجة فهما متساويان . ولذلك عـبر عنهما شونهور بدائرة واحدة . ومنالها إنسان وحيوان مفكر

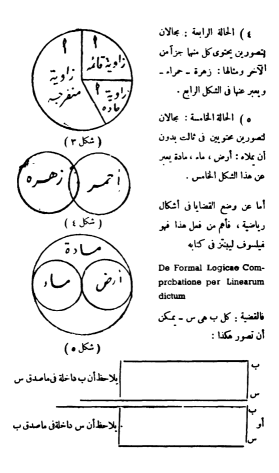
ر المحلف (زمس)

(شكل)

الحالة الثانية : بجال تصور يحتوى في
 جلته بجال تصور الآحر ، ومثالها : حيوان ،
 فرس ، ويعمر عنها الشكل الثانى .

 ٣) الحالة اثالثة: مجال تصور بحتوى لصورين آخرين أر أكثر ، كل واحدة منها لانتضين في الاخرى ، ولكنها كلمها متضينة

فى التصور الاكبر ومثالها : زاوية قائمة وزاوية حادة وزاوية منفرجة ويعبرعنها فى الشكل الثالث .



أما عن وضع القياس في دوائر ، فأهم من فعل هذا ـ من وجهـــة قظر الماصدق ـ فهو أولر ـ Euler وقد اشتهرت دوائره في كنب المنطق . وسنلجأ في كتابنا هذا إلى كثير من دوائره الرياضية ، لكي تشرح لنا كثيرا من مسائل القياس وسنعطى مثالا واحدا منها الآن ـ وهاك المثال .

#### کل س هی ب کل ب هی ا کل س هی ا

( شکل ۲ )

(شكل ٧)

ويشرحها الشكل السادس المكون من ٣ دوائر \_ تعبر الدائرة ا عن الحد الاكبر ، و ب عن الحد الاوسط و س عن الحد الاصغر . ويمكن توضيح ذلك بالقياس الآتى . كل نحله حشرة وكل حشرة حيسوان كل محلة حسوان

فا صدق الحد الاصغر نحلة (س) متضن في ماصدق الحد الاوسط حشرة (ب) وكذلك ماصدق الحد الاوسط حشرة متصن في ماصدق الحد الاكبر حيوان (ا)كما هو موضع في الشكل السادس.

أما اذا فسر الفيباس من ناحية المفهوم فإن الفياس يصور حيثة بشكل عكسى ، فتكون ا هى الدائرة الصغرى و س هى الدائرة الكبرى وب تبقكا هى المتوسطة وبشرحها الشكل السابع

ومعأن هؤلاءالمناطقة الذين صوروا أجزاء المنطق في أشكال، حاولوا أن يضعوا المنطق من ناحية المفهوم في هذه الإشكال. الا أن المناطقة المفهوميين. ومنهم تريكو. لم يقبلوا هذا ، واعتبروها محاولة غريبة عن منطق يستندفي أساسه على المفهوم(١).

# الفصير لاليسابع

# التصورات الذاتية والعرضية أو الكليات الخس

تنقسم التصورات كما رأينا - إلى حدود تشير إلى موجودات شخصية معينة ، أى إلى موجودات جزئية - وإلى أمور عامة ، أى إلى كلبات . أما الأولى فن أمثلها زيد وعمرو وهذا الفرس وهذه الشجرة وهذا الدواد، وتسمى شخصية ، لأن التشخيص والنمين يطهراً على جواهرها وأعراضها ، ومختلف عين كل واحدة منها عن عين الاخرى ، ولكن ليس معى تخالفها أنها لا تشابه من وجوه ، بل هى فى الواقع تشابه ، فالفرس والإنسان يتشابهان فى الحيوانية . وهذه الأمور المثلية العامة فى الأمور الكلية العامة فى الإنسانية أحد وعلى وغيرهما فى الإنسانية وتشابهها فى البياض أو زرقة العينين . وقد عرفت هذه الكليات فى المطن الكلاسيكي بالكليات الخس وأحيانا بالمحمولات وعدى مغارق، وإلى عرضى غير مغارق ، وإلى عرضى غير مغارق أى لازم .

وينقسم الذالى المقوم إلى . (1) مالا يوجد ثى، أعم منه وهو الكلى الذى تندرج تحته كليات أخص منه ، ويسمى هذا بالجنس ، وهو جزء الماهية المشترك بينها وبين غيرها . ويعرف بأنه و المقول فى جواب ما هو على كثيرين مختلفين بالحقيقة ، (۲) وإلى ما يوجد شى. أعم منه ، وهو الكلى الذى يندرج تحت كلى أعم منه ، ويسمى هذا بالنوع وهو تمام الماهية ، ويعسرف بأنه المقول في جواب ماهو على كثيرين متفقين بالحقيقة ، (٣) وإلى مايكون خاصا لأفراد حقيقة واحدة ويسمى هذا بالفصل وهو جزء الماهية الحاص بها.
 ويعرف بأنه د المقول على أفراد حقيقة واحدة أو المقول في جواب أي شيء هو في جوهره ،

من هذا يتبين انا أن لدينا خمسة أقسام : ثلاثة ذاتية : وهي الجنس والتوع والفصل ، وإثنار : عرضيان هما : العرض العام والخساصة ، وسنعرض لهذه الكليات الخس لنوضع بعض الحقائق حولها .

الجنس: Genus يمكن تعريف الجنس إما من ناحية الماصدق وإما من ناحية المفهوم. أما إذا عرفناه من ناحية الماصدق، فيكون الجنس صنفا من الموجودات تحتوى موجودات أخرى تسمى أنواعا ، ولا يوافق تريكو على التفسير الماصدق للجنس. ويقرر أن موضوع التمسريف هو الماهية ، والصنف ليس ماهية ولاجودا من الماهية . والعريف يحتوى الفصل التوعى، ولا يمكن فهمه إلا بالمفهوم ، باعتباره محولا أو بحرعة من المحمولات . فإذا كان التعريف أما يتم بالحنس والفصل ، وقبلنا في الوقت عنه جنسا كصف ، وفصلا كصفة ، فإننا سنصل إلى تعريف مفهوى وماصدق في الآرب عنه ، ومعنى هذا أتنا سنصل إلى تعريف غير متاثل .

أما من ناحية المفهوم ، فإن الجنس يكون بجوء ـــة من الصفات ، أو كما

يقول وابيه و الطابع الذي هو علامة على الصنف ، فالصفة الماصدقية ليست إلا تقيجة يستند عليها التصنيف ؟ وهذه هي وجهة نظر أرسطو ؟ الذي يعرف الجنس بأنه يحمل باشتراك على عدة أنواع ، ويمكن حمله عليها في مقولة الجسوم. أما المدرسيون فكانوا يسمون الجنس صفة ضرورية وجوهرية . فالجنس إذا أساس التعريف ومادة الماهية المنطقية ، أما صورتها فهي الفصل النوعي ، يقول تربيكو ، الماهية هي إذا الكل ، أي الجنس معينا بالذع ، (١).

وينقسم الجنس إلى جنس قريب وجنس بعيد . فالجنس الفريب هو الذى يلى النوع مباشرة مثل حيوان بالنسبة النوع انسان ، والجنس البعيمد هو الذى لا يلى النوع مباشرة ، مثل «كائن حى » بالنسبة لإنسان .

٢ - النوع Species يمكن تعريف النوع ـ كما عرفنا الجنس ـ إما من ناحية الماصدق وإما مر ناحية الماصدق ، أما إذا عرفناه من ناحية الماصدق ، فيمكون النوع صنفا من الموجودات يحتوى موجودات أخرى تسمى أفرادا.

ولا يوافق تربكو أيضاً على هذا التفسير الماصدق لذيح للأسبابال ذكرناها نحت الفقرة السابقة ، ويفسره تفسيراً مفهوميا : النسوع تصور متعلق بالجنس ومتصل به ليكون النعريف ، ويرى المدرسيون أن الذيح صفية جوهرية لا تختلف عن الجنس ، إلا أن النوع يحشوى مباشرة على أفراد ، والدوع هو نفس موضوع التعريف والعلم .

ويعرف رونفييه النوع بأنه تركيب ما المذيح والجنس ۽ والجنس عولاالمضية والنوع موضوعها (۲).

Tricot - Traité, p.p. 65,66. (1)

Renouvier: Traité de logique generale et de logique (1) formelle T.l. p. 281.

٣- الفصل Difference الفصل هو الصفة أو بحوعة الصفات الجوهرية التى تمين النوع في الجذس . ويلاحظ أننا تستخدم في التعريف فصلا واحدا يسمى الفصل النوعي ، وبقية الصفات الجوهرية نسمها عاصة . ويلاحظ أن الفصل أهمية كبرى ، وذلك لانه أكثر خصوصيه بالشيء ، فهو [ذا مقوم الماهية ، أو بمنى أدق هو أكثر الصفات الجوهرية تكوينا لوجود هذا الشيء ، أى هو تمين للجنس يرتبط به ، فننتج الماهية ، وقد رأينا من قبل ما يقوله جوبلو من أن و خاصية النوع ليست صفة جديدة تصاف إلى صفات الجنس . إنه يوجد قبلا في عدد صفات الجنس ، وأنه يوجدونها فقط تحت اسم المتنايري أما المدرسيون فيمرفون الفصل با نه صفة ضرورية (١) .

و تلاحظ هنا أننا نسمى الفصل بالفصل النوعي ـ وهذا هو العصل القرب. أما الفصل البعيد فهو الصفة أو بحرعة الصفات الى لاتختص بالماهية ولكه يمسنز أفراد حقيقة ما عن أفراد غيرها من الحقائق المشتركة معها في جنسها البعيد .

4 - الخاصة: proprium هي صفة مرتبطة بالجنس وتنعلق بنوع واحسد ولكنها ليست ذائبة أو جوهرية إنما هي ضرورية . ولاندخل في التصور أو في التعريف، هي تمين لايتعلق إلا بالشيء وحده ، ولايتعلق جداً الشيء ف مجموع ماصدقه ـ ولكنها ليست ذائبة له بحيث إننا تقول إنها هي الشيء .

و ـ العرض العام: Accident عرف أرسطو العرض العام با"نه صفة الشيء
 قد تتعلق وقد الانتعاق به ، كبياض الجلد و ليس العرض العام موضوعا النعريف
 وقد عرفه المدسيون با"نه صفة حادثة . وهو عرضى وغير معين وغير ثابته

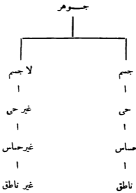
Tricot - Traité, rp. 97. (1)

لأى تُصور مصين . ومن أهم شروط النعريف إسقاط الأعراض السامة ، لأن العرض العام صفة عرضية لاتبرز حقيقة الشىء المعرف، إذ يشترك فيها أكثر من نوع .

لم يضع أرسطو هذا التقسيم السابق وذلك لا تما يعرف النوع . وإنما كان يعبر عنه بالنعريف بالحد لقد كان غرض أرسطها ليس هو أن يمز بين الذاق والعرضى . وكان العلم الفديم يدحث عن الذاق ويهمل العرضى ، ويرى أن النوصل إلى الذال هو النوصل إلى الحقيقة الكاملة • ويرى كذلك أن الاجناس ثابتة ومنهايزة وأن لما هاتما صفات الثابت لما هائما صفات ثابتة . وعمل العسالم عنده هو أن يمكشف الصفات الثابت أبدا ودواما . وهذه فكرة لا يوافق عليها العلم الحديث : إن النظريات العلمية الحديثة تستند على فكرة التطور ، وهى الفكرة التي تقرر أن الانسان ليس له صفات ثابتة ، لا ته يتطور أحيانا في نطاق النوع • وأحيانا أخرى في نطاق .

أما الذي وضع التقسيم الآنف الذكر ، كما عرضناه ، فيو فرفوريوس. وقعد استبدل التعريف بالنوع ، ثم اعتبر الكليات ألفاظا لاصفات . وأهم مانلاحظه على كليات فرفوريوس هو اعتباره نسبية الجنس والوع . أي أن الجنس والنوع نسبيان ، الواحد بالنسبة للآخــــر . فالنوع نوع بالنسبة إلى جنس ، والجنس جنس بالنسبة إلى نوع ، وتتمدد الانواع والانجناس صعودا وهبوطا ، يحيث يمكن أن يكون النوع جنما بالنسبة إلى أنواع أخرى داخلة تحته ، ويمكن أن يكون الجنس نوعا بالنسبة إلى أجناس يتدرج تحتها ، فالاجناس والانواع \_ في صفاتها كتصورات هايا وسفلى \_ ليست أفكارا مطلقة .

وقد حاول فرفور يوس أن يلخص فى تقسم ثنىائى العلاقات بين الاجتماس والانواع . وسمى هذا النقسم بشجرة فرفور يوس الحلية ، وهي كالآتى .



هذه أول صورة لشجرة فورفوريوس ، غير أن هناك صورة أخرى هي :

وقد اختلفت الآراء في الاساس الذي أقم عليه تقسم الموجبودات عند فورفوريوس، هل أقم على أساس تحليل لنسبية الكلى والجزئي، أم أقم على تحايل لغوى ، ولقد رأينا بعض المناطقة السيكولوجيين يقولون إنه انبق من أحكام التشابه.

وقد عرف إيساغوجي فورفوريوس في العصور الوسطى ، مسيحية كانت أو إسلامية ، وقد ترجم إلى اللاتينية في عصر مبكر ، وأثر أكبر الآثر في العصور الوسطى ، وقد أثار فوفوريوس ـ بفقرة في إيساغوجي ـ مسألة الكليات التي شغلت القرون الوسطى ، وأدت إلى أبحاث سيكلوجية .

وقد عرف الإسلاميون إيساغرجي معرفة تامة ، وترجم إلى العربية مرات عدة ، وشرحه كثيرون من الإسلاميين. وسمى العرب هذه السكايات بأساء عنلفة ، في أحيانا تسمى بالالفاظ الخس ، كما يذكر هذا ان سينا في النجاة ، وأحيانا يسمها الغزالي بالخس المفردة ، أما الساوى فيدعوها بالكليات الخس أما إخوان الصفا فإنهم أدرجوا تحت كلة إيساغرجي فصلا في الالفاظ السة : ثلاثة منها دلات على المسانى الى هي الصفات : فأما الإلفاظ الثلاثة البالات على الموضوعات: في الشخص والجنس السفات : فأما الإلفاظ الثلاثة البالات على الموضوعات: في الشخص والجنس وللدع والمختس ، فانسق وتلاحظ هنا أن إخوان الصفا وضموا الفرد : أو ما يدعونه بالشخص ، في نسق مع النوع والجنس ، ولتقسيم طرافة منهجسة ، ولكه تقسم فورفوريوسي

<sup>(</sup>١) اخوأن العفا . رسائل . . . س ٢٨٧

وبرى بعض الأصولين يرون المندرج كالإنسان جنسا والمندرج فيه كالحيوان نوعا ، على عكس ما يرى المناطقة . أى أن هؤلاء الاصوليين يرون أن الإنفاق في الحقيقة تجانس ، وأن الاختلاف فيها تنوع . فيدا الفريق من الاصوليين إذن أرجع النييز بين الموع والجنس إلى تميز الفظى بين المعنيين ، فاعتر الجنس أخص من النوع . أى أن الجنس عند هؤلاء هو المقول على كثيرين متفقين بالحقيقة في جواب ما هو ، كالإنسان مثلا . والصف هو النوع المقيد بقيد عرضى ، والمراد بالجنس ما يشتمل انسانا على اصطلاح أوائك ، وبالنوع الصف (١).

اتضحت لنا الآن معانى الكليات أو المحسولات فى مختلف المدارس ، وعلى أسماس هذه الكليات ، يقسسوم التعريف الارسططاليسي ، وسنبحث هـذا فى الفصل الفادم .

<sup>(1)</sup> التهانوي . كـناف أصطلاحات الفنون . ج ١ مر ٢٨ .

# الفصي ل الثامِن

### التعريف والتصنيف

إن بحث التصورات هو عمليات فكرية عرضنا لها خلال الفصول السابقة لتوضيح معانى الألفاظ، توضيحا نصل به إلى غاية معينة، هى إعدادها إعداداً عقليا موضحا تمكوين التعريف بالحد الصحيح، والمنطق كما يقبول ابن سينا وهو الصناعة النظرية التي تعرفنا من أى الصور والمواد يعكون الحد الصحيح إلى الماهية ،أد يمنى أدق نصل بها إلى المفهوم، وهذا ما يدعونا إلى أن تميز بين شيئين بين التعريف والتصنيف، إن الإثنين، أى تعريف حد وتصنيف، هما عملة عقلة واحدة، منظوراً إليها ، وجهى نظر المفهوم والماضدق. فالتصور، من وجهة نظر الماصدق، هو جنس أو « مجموعة ، وتميز الاجناس والنصور، من وجهة نظر الماصدق، هو جنس أو « مجموعة ، وتميز الاجناس هو تصنيفها. ويتبنى أن نلاحظ، أننا حين نعرف، نصنف، وحين نصنف وصون أداً مام عملين منكاملين، تكل إحداهما الاخرى.

وينغى أن تلاحظ أن النفسير المهبوى يسبق التفسسير المهاصدة ، أى أن التمريف يسبق الصنيف ، يقرر رابيه أن كل موجود يدخل في صنف أو يخرج منه ، طبقا لمها يمثلكم من صفسات المعرف التي تمسيز هذا الصنف عرب غيره ، فالسبب الذي يجملنا نضع موجب ودا في صنف من

الاصناف مع موجودات أخرى ، هو أنه تتمثل فيه صفات عامة مشتركة أو ماهية مشتركة .

أما رأى جوبلو فى هذه المسألة فهو : إرب المفهوم يتحكم فى المساصدة ، أى يخطر أولا إذا كنا بصدد تعريف إسمى ، أى إننا نفكر فى المفهوم أولا أو بعنى أدق يكون المفهوم موضوعا ، وتدرج تحته الافراد . أما إذا كنا بعمل دد تعريف حقيق ، فإن المساصدة يخطر فى الذهن أولا ، أو بمعنى أدق ، يمكون الساصدة ، وضوعا وتحمل عليه الصفحات (١١ . ولكن تربكو برى أن هذا تقسم لا قيمة له ، ففي كلنا الحالتين ، ينبغى حمل صفحات النصور الذى نحن بصدده ، على كنية الموجودات الى تنطبق علها ، أما عدد هذه الافراد فلا قسمة له (٢) .

### ١ ـ التعـــريف:

إن التعريف كما برى أرسطو هو البحث عن المياهية ، وهو غاية عسلم التصورات ، بل إن التصور والتعريف فكرتان منها ثلثان . إن التصور هو أن تغنف في لذظ تعريف شيء في الذهن ، وهو عسمه أرسطو العلم نفسه ، برهنة تتلخص في قضية متبادلة ، الموضوع والمحمول فيها . تساويان . فالتعريف إذاً معادلة حقيقية .

غير أن بعض النساطفة برى أن التمريف ليس حكما إستدلاليسا ، بل حدسا وتذوقا مبساشراً غير منقسم ، ولا يقبل أى حمل ، لأن الحمدين اللذين يكونانه متساويان .

Goblot - Traité, p. 123 (1)

Trtcot, Traitè p. 99 (v)

ويرى جوبلو أن التريف حكم موضوعه وعموله تصوران متساويان أو أو المل نفس الاحكام التي بالقوة ، أى نكون أمام تعبيرين لفس التصور ، وأحد هذين التديرين هو التعريف بمنى الكلمة ، هو تحليل لمفهوم المعرف أى بجموعة من الصفات ـ وبالتسالى التصورات ـ التي تثبت على نفس الموضوعات كالمعرف عاما . أما الشيء المعرف ، فيمكن إرجاعه إلى اسم بسيط ، وهذا هو التعريف المفظى . وإذا كان التعريف هو نفسه بجموعة من الصفات ، فإنه يمكون حكا يقساوى تصورين مختلفين في التكوين .

ويرى جوبيلو أن الفضية التي تمرف هي قضية كليسة موجبة منعكة ، وكل كلية ،وجبة هي في معنى تمريف . فوضوع التعريف إذا هـ و التمسور \_ كما قانا \_ ، وعمله هو أن يستبدل استبدالا جوهريا تصوراً غامضا بتمسور واضح وينبغي أن نلاحظ أنسسا لا تستطيع أن نعرف ، فردا ، ، إنه موضوع لصف من التعريف يقال له رسم . ومع أن التعريف والرسم يبسدآن بالجنس ، لا أنها يختلفان بعد ذلك كما سفرى ، تلاوة على أننا نلجاً في الرسم الى عنساصر حسبة ، وليست عقلية ١١٠ .

والاسميون ـ وعلى رأمهم جـــون استيوارت مل ـ الذين لا يوافقون على وجود نصورات ، يعطون التعريف فكرة عتافة تماما . التعريف دندهم جزئى وفردى . هو مجموعة الصفات الفردية لا أكثر .

٧ ـ قواعد التصريف: والتمريف أربع قواعد :

القاعدة الأولى: أن يدل التعريف على الـهاهية لا على العـرض ، وينبغى

Goblot, Traitè, p. 122 (1)

أن يستبعد التعريف كل الأعراض. يقول أرسطو: إن ماهية شيء ليست كل ما يشكون منه الشيء ، ولكن هي فقط التي لا يمكن أن يوجد بدون وجودها ؛ وهي ثابتة ، وغير متغيرة ، وتبتى خلال التغيرات العرضية . والتعريف بدل على المجوهر الأول ، على الجوهر الذي لا يتعلق بشيء غير ذاته ، أي على الطبائع المبيعة ، على كل ما ليس بمادة . غير أن أرسطو قبل في نطاق المسلوم الطبيعية تعريفات لطبائع مركبة ، وهذه التعريفات تحتاج أيعنا إلى دقة في تركيب ماهيتها .

إن النتيجة التي يبغى أن ستخلصها منهذه القاعدة ، هى أن التعريف يسقط المرض والحناصة . ومعنى استبعاد العرض ، هو أن الجزئى ليس موضوع التعريف بل إن موضوعه هو العام . ويستبعد الفرد ، لأن موضوعه النوع . ويلاحظ أن الأفراد يندرجون في ماهية واحدة تطبق عليهم جميعا انطباقا كاملا ، ولكنهم يختلفون الواحد عن الآخر بأعراض . واستبعاد العرض ينبغى أن يمكون تاما ، إن ما يمزه هو أن له صفة عرضية غالية من التأثير وغير متهاسكة ، ومستقلة عن الموضوع الذي نعرفه ، ونادراً ما تحدث له . أما الماهية ، فهى مقومه الدائم ، وتختلف عن كل ما ذكر نا العرض من صفات . ويرى فورفريوس أن تغييسيد صفة جوهرية تشير في الشيء اختال عاء ولكن تبق حقيقته كما هى .

القاعدة الثانية . يجب أن ينطق التعريف على كل المعرف وعليه وحده . أما المدرسيون فقد عبروا عن هذا بالعبارة اللاتينية Omni et soli definito أى ينبغى أن يعكون التعريف منطبقا على كل المعرف ولا شيء غيره . وعبر مناطقة يورت روبال عن نفس الفكرة بقولهم: إن التعسيف ينبغى أن

يكونكليا وعمزاً . أما الاستاذ جوبلر فيرى أن يكون التعريف بمنزاً . وهـــــذه القاهدة تتعلق بالماصدق ، وقد حاول تربكو أن ينقلها إلى لغة مفهومية فقال : بأن التعريف يجب أن يكون مطابقا تمام للطابقة لموضوعه بحيث لايقبل صفات عرضية ولا أن يستبعد صفات نوعية . وذهب رابيه إلى هذا أيضا .

الفاعدة الثالثة : يكون التعريف بالجنس القريب والفصل النوعى : إذا كانت الفاية من التعريف التوصل إلى الماهية الكاملة ، فيجب أن يعبر عن كل عنساصر المسلمة بماهيته ، وإذا كان التصور عقليا ويشرح الماهية شرحا كاملا ، فإن صفاته المكونة له ينبنى أن تعتبر مرتبطة ارتباطا ضروريا بحيث يستطيع العقل بل ويجب أن يكتشفها ، وقد تتصدد تعاريف تصور بذاته ، وذلك طبقا لبحثنا المشيء من زواها عتلفة ، ولكن ليبنز يرى أن تعريفا لتصور ، يحتوى كل الصفات المستدلة ، ولكن إذا تعددت تعريفات تصور واحد ، فإننا نستطيع وضعا في نظام تدريجي ، على رأسه التعريف الذي ينبع منسه كل التعاريف الاخرى ، واختيار تعريف إنما يقوم على على غائبسة وعلى ملائمة البحث في المبرعة .

وكذلك اشترط المناطقة أن يكون التعريف بالجنس القريب ، وهو يكون مع الفصل النوعى بحوعة عنصرين · ومن هنا كان التعريف تماثيب . والجنس القريب هو المجموعة السامية ، والمسادة المنطقية التي هيف وتنوحت بحيث تقبسل الفصل النوعى ، فإذا اتصل الاتنان تكون التعريف · وقسد يعرف بالجنس المعيد والفصل النوعى ، أو يعرف بالجنس البعيد والفصل النوعى ، أو يعرف بالجنس البعيد

والفصل البعيد ـ وقدتمارف المناطقة على إعتبارهذين النوعين الآخيرين • تعاريف بالحد الناقص .

القاعدة الرابعة: يجب أن نتجنب فى التعريف \_ تحديد الموضوع بما هو أغض منه و فالتعريف يوضح ، أو بمعى أدق ينبغى أن يكون واضحا . وقد تكلمنا من قبل عن التصورات الواضحة ، فينبغى أن يكون التعريف تصوراً واضحا وإلا انتهنا إلى دور ، فنحتاج إلى تعريف آخر يوضح لنا التعريف النامض ، فإذا كان التعريف الثانى أكثر غوضا من الأول ، احتجنا إلى تعريف ثالث وهكذا إلى ما لا نهاية .

### ٣ ـ قواعد النعريف عند باسكال :

وضع باسكال للقواعد الآتبة التعريف :

القاعدة الأولى: ﴿ لاتشرع في تعريف أى شيء يكون معروفا بذاته ، فلا يكون عندنا حدود أوضع منه لتعريفه ، ولذلك اعتبر باسكال بعض الحدود غيرمعروفة ، ومن الأمثلة التي أعطاها ، الوجود ، و ، الزمان ، بل و ، الإنسان، وذكر أن هذه الحدود ليست موضوعا للتعريف .

ويرد على باسكال بأن انعريف ليس قاصراً على تعريف الاشياء أو الافكار غير الواضعة . إن الافكار والاشياء الواضعة تحتاج إلى تحسديد . وقد رأى باسكال فيا بعد أن هذه القاعدة ليست ضرورية على الإطلاق .

 خاليا من أى غوض أو النباس ، ويكون النعريف موضحا لسكل غوض فيه أو النباس أو تشابك أو تعقيد لفظى أو معنوى .

القاعدة الثالثة: و لا تستخدم فى التعريف حدوداً إلا إذا كانت معروفة من قبل معرفة كاملة ومشروحة شرحاً كاملا » فلا تعرف إلا بما هو معدوم، أما إذا عرفت بما هو مجهول ، احتجت إلى معدوم آخر ، وإذا كان المعرف الثانى مجهولا ، احتجت إلى ما لا نهاية (١).

إلى التعريف بالحمد والتعريف بالرمم : رأينا تمييز المناطقية بين هذين النوعين من التعريف بينها الأول يصل إلى الماهية كاملة ، لا يصل الثانى إلها الأول يستخدم الجنس القريب والفصل النوعى ، لاكتناء الماهية يستخدم الثانى الجنس التربب والحناصة ، ولكن جوبلو برى أن هذا التمييز غير واضح ، ويميز بينها على الآساس الآتى: نحن نصل إلى القعريف بالرسم بعسده ما من الأسماء ، وكذلك في التعريف بالحد ، ولكن لا بد من وجود جنس بسيط أو ممكب وفصل في التعريف بالحد ؛ ولا يحدث هذا في التعريف بالرسم ، فيل عذا ويقرر أننا قد نحد أحيانا بواسطة صفات حدية .

ويرى جوبلو أن التريف بالرسم إما ألا يكون عيزاً وهو في هذه الحمالة فاسد ، وإما أن يكون عميزاً ، وفي هذه الحالة يكون تماما كالتعريف بالحد ، إن التعريف بالرسم يمكن استخدامه إذا استبعدنا عن الشيء الذي نحن بصدد تعريفه كل

Tricot, Traité, p. 93 (1)

التباس وغوض . وهو يعرفنا حيثة , المرضوع ، ولكن لا يحددان ا وبخاصة إذا كان الشيء قد حدد من قبل . غير أن أهم فارق بين الاثنين ، هو أن التعريف بالرسم ، الموضوعات الجزئية ، بينما التعريف بالحد يحدد ، التصورات ، وهل هذا يرى جوبلو أننا تستطيع أن ترسم بالجنس والفصل ، ولكن الفصل يكون فرديا وليس نوعيا . ويعطى جوبلو المثال الآتى للتعريف بالرسم بالجنس والفصل د الجندى رقم ، ١ ، .

وأكثر أهمية من الفارق الذي تلناه هو التفسيرقة بين التعريف الداخلي La définition Intrinseque والتعريف الحسارجي أو الظاهمسرى La définition extrinseque . ومن المؤكد أننا لا يمكناأس بعرف موضوعا ، حتى إذا كما تقصمه فقط تمييزه ، بصفات غريبة عنه تماما . ولكنا فسطيع أن نعرفه بعلاقات غارجية لا تعرف طبيع ، فالتعريف هنا يتجه إلى غارج ، وبعطى أوصافه الظاهرة لاكنه ، وهذا هو التعريف الظاهري أما إذا اتجهنا إلى حقيقة الشيء ، ودخلنا فيهسا ، فإننا قد استعليم أن فصل إلى تحديد باطنها .

ولكن جسوبلو يرى أنه ليس من الدقة فى شىء أن نقول إن التعريف الظاهرى يحدد فقط الموضوعات الجرئية . وإن نطاق التعريف البساطى هو التصورات . وعلى هذا يعطى التعريف الأول اسم الرسم والنسانى الحد . وذلك أننا قد تستطيع أن نجد فى موضوع جزئى ، صفسات داخليسة ، وفى تصسور ، علاقات خارجية . ولكن التمييز الحقيق بين أنواع التعريف هو فى علما المطلق .

إن عمل الأول هو تعيين الموضوع ، وعمل التساني هو تعريفه ، وهو

التعريف الحقيق ويلاحظ أثنا غالبا ما نكونڧحاجة الى تعيين الثى. ، والاعتراف بوجود أشياء جزئية ، وذلك لحاجة عملية ، وأن نحدد وأن نعرف التصورات العامة لحاجات نظرية فلسفية .

ويبدو أن النعريفين متكاملان ، وأن النعريف الحسارجي يسبق في الوجود النعريف الباطني ، ونحن نعرف بالعلاقات الظاهرية أولا ، ثم نتجب إلى الماهية أو النعريف الباطني ثانيا . والمثال الذي أعطاء جوبلو يثبت هذا ، فقد أعطى كثال التعريف الحارجي . . . المناقشة المحتواة في الفصل الثالث من الكتاب الأول ، من كتاب الطبيعة الارسططاليس . . وكشال التعريف الداخلي لنفس الموضوع و التناقض المنطق الذي عينه أرسطسو في الحجيبة التي ادعى بارمنيدس أنه أثبت بها لا وجود و اللاموجود ، ومن الواضع أننا نتأدى من الثاني للاول ، ولا نصل للتاني ، ما لم يعين لنا

وتدعونا هذه النفرقة إلى عرض موجز لانواع التماريف .

### ه \_ أنواع التعاريف :

إن أول نوع من التساويق هو التعريف الارسططاليسي المتنافيزيق وهو ما يسمى و بالتعريف بالحد ، أى النوصل إلى و الماهيسة ، أو و الكته ، بواسطة الحصول على السفات الذاتية له . وبجرد ادعاء التعريف بالحسيد المحتبق النوصل للمساهية ، يثبت صلة التعريف الوثيقية بالمتنافيزيقسا الارسططاليسية ... ووضع أرسطو بجانب هذا التعريف الذي يفيد ماهية

Toblol: Traité, p. 120 (1)

الثىء وتعريفا لايفيد » ، ولكن يعين علاقة لفظية بين المحدود والحد الذى يشير إليه . وعلى هذا الآساس أفيم التقسيم المشهور، التعريف بالحد الحقيقي والتعريف بالحد اللفظى (١)

تم التعريف الاسمى الرواق. ترى الرواقية أن الأفسكار العامة أى التصورات ليست إلا أسياء . فلايوجد إلا الأفراد ، فقسم الموجودات إلى أجناس وأنواع غير صحيح فلسفيا \* إن مايميز الطبيعة الحاصة لمسكل موجود ، ليس هو عنصرا مشتركا فى كل الموجودات ، بسسل هو صفة فردية ومادية وتقرر الرواقية أنه لا يوجد أشابه بين الموجودات ، ولكن يوجد أفراد فقط .

ثم وضع جالينوس نوعا آخر التعريف هو التعريف بالرسم — الذى تمكلمنا عنه من قبل . وكان جالينوس متأثّرا فى تقسيمه هـذا بالرواقية . ثم قسم الشراح الاسكندريون كلا من الحد والرسم إلى تام وناقص .

فـإذا انتقلنا إلى العصور الوسطى المسيحية ، لانجــــــد إضافات جـديدة لمبحث التعريف .

أما الإسلاميون ، أى تلامذة اليونان في العالم الإسلام ، فقد عرضوا لكل أنواع التعاريف التي وصلت إليهم . غير أننا نجه عند البعض منهم طرافة في تقسياته ، فأبو البركات البغدادى ، يقسم الآقاويسل المعرفة إلى ثلاثة أقسام : الحدود والرسوم والتميلات .

أما التعريف بالحمد ، فهو عنصر أرسططاليسى ، والتعريف بالرسم ، فهو ضعر جاليني ، وقد تـكلمنا عنها من قبل . يبق إذاً التعســريف بالتمثيل .

Gristote : Derniers Analyttiques, 908-94. (1)

ويعرفه أبدو البركات بأنه و تعريف الشيء بنظائره وأشباهه ، والكلى المعقول بجزئيانه وأشخاصه ي وينظم أبسدو البركات التعريف فى نظام تصاعدى . ويعنع فى قة هذا النظام والحد ، لأنه طريق المعرفة الذائية ، ثم يليه الرسم لأنه طريق المعرفة العرضية ، وفى آخر هذا النظام الخثيل ، لأنه لايفيد لامعرفة ذائية ولا عرضية . وإذن ماهى فأئدته ؟

يقول أبو البركات البندادى و وفائدة التعريف بالتميل ، هو أنه يورد تبع الاقاويل المعرقة ، وهى الحسدود والرسوم ، فيكون مفها لمضونها ، لامتما لمفهومها ، بإبناسه الذهن بما هزب عن الفاظها ، وتقريبه عليه بعيد مدلولاتها ، وجمعا له متفرق معانيها ، وهو كثير النفع في التعاليم ، لتقريبه علي المتعلين ، وتخفيفه عند المعلين ، ولكن لاتحتاج إليه الاذهان القوية . وأفضل الاقاويل المحدود ، لانها تفيد المعرقة الذاتية الناقصة ، وأنقص منها الرسوم لانها تفيد الناتية الناقصة ، وأنقص منها الرسوم لانها تفيد الناتية الناقصة ولا ذاتية ، وإنما هي لتسهيل الإفادة (١)، ونظم أنواع التعاريف على هذا الاساس لانجده لدى غير أبي البركات البغدادى من المناطقة ، وإن كانت عناصره معروفه لدى سابقيه .

فإذا انتقانا إلى مدرسة الاصوليين والمتكلمين والفقها. ، مراهم لابقبلور... التعريف الأرسططاليسي بالحد وينقضونه نقضا ناما ، مقررين أنه لاوجـــود لحد يصل إلى د الماهية ، أو يحصر الذاتيات ، بل يرون أن التعريف هو ، المفسر لاسم الحد وصفته عند مستعمله على وجه يخصه ويحصره، فلا يدخل فيه ماليس ننه

<sup>(1)</sup> أبو البركات البندادى : المعتبر ص - ٤٨ .

ولايخرج منه ما هو فيه و أو بمنى أدق هو ، التمييز بين المحدود وغيره بالخواص اللازمة التي لاتحتاج إلى ذكر الصفات المستركة بينه وبين غيره و وعلى العصوم ، أنكر علماء المسلمين التعريف بالحسد إنكارا بانا . ونجد لتتي الدين بن تيمية عدو المتعلق الارسططاليسي - نقدا أصيلا لمبحث الحد عند أرسطو ، ووضما لحد اسمى أو لفظى سبق به أبحاث جون استيوارت مل ، ورسل ، وغيرهما من المناطقة . وفي كتابي ، مناهج البحث عند مفكرى الإسلام ، تفصيل كاممل لنقد ابن قيمية والمتكلمين لمبحث التعريف بالحد عند أرسطو ، ووضمهم لمبحث آخر في الحد ـ اسمى ولفظى ـ صدر فيه المسلمون عن أصالة كاملة وانسجام عقلي مع مذهبهم العام في المنطق (١)

والمدرسة الثالثة التي أنكرت وجود التعريف بالحد في العالم الإسسلاى هي مدرسة السهروردي . أنكر السهروردي أن يشكون الحسد من الذاتين والمغلس والفصل ، وقرر أنا لانصل إليهما إطلاقا ، ولا ندركهما ، وأن العلم يق الوحيد التعريف هو إما طريق الإحساس ـ والأمور المحسوسة تدرك شمام الإدراك ـ وإما طريق الكشف والعيان ، وهو أدق الطرق وأوثقها ، ثم يضع التعريف الكامل لديه ويسميه التعريف بالمفهوم وبالدناية ويحسدده بأنه و التعريف بأمسور لانختص أحادها الثيء ولا بعضها ، بعل تخصه للإجتاع ، وتفسير هذا هو أن يختص بجموعها بالشيء دون شيء من أجزاته ، نعرف الحفاش مثلا أنه طائر ولود ، وكل واحسد من هذن الأعمرين أعم من الحفاش ، وبجموعها بختص به ، أو نعرف الإنسان بأنه المنتصب القامة من الجزائه من الجزائد من الجزائد من الجزائد من الجنائ ، المنتصب القامة من الجزائد وكل من هسنده الصفات ، وإن جاز الباري المهنات ، وإن جاز

<sup>(</sup>١) النشار ، مناهج البحث ... ض ١٤٦ - ١٦٣ .

وجودها فى غيره ، لكن المجموع يختص به دون غيره مما نعرفه من الماهيسات ، وما به يتحصل تميزه ولا يقدح فيه جواز كون المجموع فى ماهية أخرى لانعرفها ولا يختى أن هذه الصعوبة إنما هى فى الحد بحسب الحقيقة والماهية لا بحسب المقهوم والعناية . لآن الفصل ، فى الأول ـ وهو الذاتى ـ إذا وجد فى المحدود ، خاصا ، وقد اهتبر خاصا به وإذا كان خاصا وبه وغير محسوس ، فهو مجهول مسم الشىء ، فلا يمكن التعريف به ، لوجوب تقسدم العلم بالمعرف على العلم بالمعرف .

ویری السهر وردی أن الحد المفهوی پنتفع به فیالعلوم نضاکبیرا ، وهو أصح من الحد بحسب الحقیقة ، ولا صموبة فیه . و یفرق السهر وردی بین الحد بحسب المفهوم والعنایة وبین الرسم ، لآن الرسم بحصل باللوازم ، بینها الحد المفهوی عنده هو : بحوعة المحمولات الذاتية التي تطلق على الشيء بحسب المفهوم .

ومع أن السهر وردى يقرر أن الحد المفهوى، هو عمل أصيل إبداعى ۽ إلا أثنا نقرر أنه نوع من الوسم التاقص (۱) .

### ٩ - أنواع التعاريف في العصور الحديثة .

أنكر جون استيوارت مل التعاريف العامة. وهو يتفق مع الرواقية فى هذا إن موضوع العلم عندمكا عند الرواقية هو ء الفرد ، فالتعريف حيثائذ هو تصديد

(١) السير وردى : حكة الاشراق . ص ٢١٦ ــ ٢٦١

الصفات الحاصة بكل فرد (۱) أو هوكما يقول الاستاذ بروشار : يعسسبر تعبيرا منفصلا بتمديد الفصول ، عما يعبر عنه الاسم فى كليشه . ولكن فكرة التعريف الارسططا ليسى دخلت فى تطاقءهم هام كعلم التاريخالطبيمى وحيث سادت فكرة الدع ، واقتربت كل الاقتراب من صورتها الارسططاليسية .

وظهرت تقسيمات التعاريف ، بعضهــــا ذو صبغة أرسططاليسية ، والبعض الآخر فيه جدة وطرافة .

وأول تقسم نلقاء ، هو التقسيم إلى : تعريف بالاسماء ، وتعريف بالاشياء ، وتعريف بالافكار .

أما التعريف بالأسماء أو التعريف الاسمى ، فهو تعربف اتفاق أو اصطلاحى نقصد به تحديد معانى الحمدود إما باكتشاف اسم جسمديد ، وإما بتحديد معنى غامض لإسم قديم . وفى كلتا الحالتين ، يخلق التعريف أو يوجمد الاسم ؛ وذلك أن الاسم القديم يكون جديدا إذا تغير معناه .

أما التعربف بالشيء فإن التيء الذي نريد تعريفه يكون معنى ؛ وعلينا إذاً أن نعرف مما يتكون ، أي أن نعلم ما هيته . ويلاحظ جوبلو أن تعريفات المعاجم هي تعريفات الشيء ، لأن الكامة في هذه الحالة هي شيء ، هي واقعة ، وخاضعة المتجربة ، ولها مدلول معين . وأصحاب المعاجم يسجلون بكل دقمة استمالاتها المختلفة ، والمعانى التي أعطاها لها من تسكلموا بها ومن استعموا إليها في مكانب وفي زمان وفي يشه معينة . فللكلمة ماض تاريخي وجغرافي .

ولكن المعجم قد يصبح ذات سلطة إذا حـــدد استخدام اللغة . فإذا فعل

Mill: A System of legic, P. 14s - 152 (1)

هذا وتخلص من عدم الوضوح ، وعين التعاريف تعيينا ملاتما ، وتخلص من اختلافات اللهجات ؛ انقلبت تعاريفه - إلى حد ما - مصطلحا يتفق عليه الناس . وقيمة الكلمات كليمة العقود : إن الكلمات هي آلة المبادلة بين العقول ، ومعناها يخضع لقانون العرض والطلب ، فن يتكلم ، يحاول أن ينشرها بين أكثر الناس عددا ، فيمم ويخصص ويقارن . ومن يستمع إليها بحساول أن يخصرها ... والكلمات لها دورة متفيرة كالقود ، وإذا كانت الدولة التي استقر أمرها تعطى نقودها قيمة اصطلاحية ، فإن المحجم ، يفعل هذا ، وفي هدذه الحالة تقلب تعاريف للمحجم من تعاريف للأشياء إلى تعاريف للأسحاء . وقد اختلف الباحثون في قيمة تعاريف تصل إلى هذا الحد : هل هي دليل على اكبال اللغة ؟ أم دليل على تحجرها ؟

ويرى جوبلو ـ كفكر اسمى ـ أن التعاريف بالاسماء تخصب العلم والفلسفة دائماً ، لكوتها متغيرة ، وهى فى تطور دائماً ، ويعطى مثلا لهذا كلة ـ خاصية ـ كانت تعنى أولا صفة خاصة أو نوهية ، مقابلة بذلك للصفات العامة أو الجنسية ، ثم تعنى الآن أى صفة عامة .

وبرى جوبلو أن تمساريف العلوم والفلسفة متغيرة ، أو بمنى أدق \_ هى تمريفات المحيدة الى لم تتغير منذ إقليدس حتى الآن . تمريفات الهندسة الى لم تتغير منذ إقليدس حتى الآن . أما بقية العلوم فتنغير تمريفاتها بقدر تقدمها ، وتوقف تطور تمريفها معناه عدمها المطلق . أما أوضح مثال لتطور التعاريف في نطاق المعرفة الإنسانية فهر الفلسفة ، إنها صورة أمينة لما دها إليه هرقليطس ؛ التغير المستمر والصيرورة العائمة . إن المتعنادات فيها تتحول بحضها إلى بعض ، والموضوع يتحول محولا ، والمحمول

يتحول موضوعاً • وتتشابكالمذاهب... الغ. ونحن لانستطيع أن نحد اللغة تحديداً كاملا مطلقاً ، إلا إذا قتلنا الفكر (١)

أما التعريف بالأفكار، فهو تعريف يختلف عن التعريف بالشيء ، فإنه غمير موضوعي ـ أى أنه لا يصل إلى معرفة ، الموضوع ، أو الماهيةمر... حيثهمى ، فيحاول أن يقيم قضية تعمل على توضيع مضمون التصور .

وقد أقيم تفسيم آخر للنعريف بستند إلى حد كبير على التقسيم السابق هو : التعريف الذاتى والتعريف الموضوعى ، أما التعريف الذاتى فهو : تحديد الذات الفردية المشىء ، بينم التعريف الموضوعى هو : تحديد الشىء فى ذاته ومن وجهة نظر حديثة يمكون النعريف الآول أخصب ، مع أنه متناير، ولكن تغيره بجعله كائنا حيا وعرضة للتجريب العلمى ، وهو أساس العلم الحديث وتقدمه .

وئمة تقسيم آخر للتعاريف: تعاريفوصفية أو تجربيية ، وتعاريف إنشائية أو جنسية أو رياضية .

والتعريفات الأولى أى الوصفية والتجريبية فإننا ـ نصل إليها خلال التجوبة وهى تقدم وصفا كاسلا للشيء المعرف والتعاريف الإنشائية هى تعاريف نظرية تستند على الجنس ، أو تتجه نحو الذائيات السكلية ، ومن أهم أقسامهـا التعاريف الرياضية وهى تعاريف شكلية بحتة .

وهناك ثلاث أنواع من التعاريف ذكرها الاستاذ جونسون ـ وهي :

١) التعريف بالإشارة Ostensive Definition مثل تعريفالشجرة بقواننا

Goblot = Traite .p .126 (1)

هذه هي الشجرة وبرى جونسون أن هذا التعريف يستممل لتعليم الاطفال معانى الاشياء ، فالطفل لا يستطيع أن يصل إلى معرفسسة شيء بأى طريق من طرق التعريف الاخرى .

التعريف بالمتال • Exoleasiv : وهى وأن تعرف النيء
 منه . مثل تعريفنا الجويمة بقولنا الجريمة مثل المرقمة والفتل وهر
 تعريف ساذج أيضا .

٣) التعريف بالمرادف Biverbal Debfinition وهو تعريف التيء
 بمرادف أوضع منه . مثل قولنا المسداد هو الحبر ، وهو من أكثر النماريف
 استمالا في اللغة العادية (١) .

وينبغى أن تلاحظ أنه ليس لهذه الانواع الثلاثة الاخيرة قيمة منطقية لانها لا توضع حقيقة الثيء المعرف تماما .

#### ٧ ـــ الطرق العلمية الموصلة للنعريف :

ما هو الطريق العلمى • أو المنهج العلمى الذى نتوصل به إلى التعريف • إن احكل فليسوف منهجه ؛ ولحكل مدرسة فكرية طريقها فى اقتناص الحد . وهـذا يدعونا إلى أن تنتبع المسألةخلال المنهج التاريخى .

وأول فليسوف وضع منهجا النوصل إلى النعريف هو سقراط ـ كما هو معروف بل تكاد تكون الإضافة الوحيدة التي أضافها سقراط إلى الفلسفة هو علم تحديد المعانى ، أو بمعنى أدفى منهج تكوين آفكار عامة نحصل عليها . وطريقته فى ذلك ؟

Jehnson: Logic, P. 289 (1)

الإستقراء، فكان يستقرى الجزئيات، وينتقل منها إلى الطبامم العامة أو الماهيــة الـكلية، ولم يفعل سقراط أكثر من هذا .

فإذا انتقاتا إلى أفلاطون ، نجد منهجا آخر لافتتاص , التعريف ، هو منهج القسمة الثنائية وهي و وضع علاقة بين طرفين بواسطة طرف الك علاقت بها معلومة ، وذلك بأن يقسم الجنس بخاصيات نوعية ،تضاف إليه ، فيضيق ماصدقه وتجمل فيه أقساما مختلفة ، تعلق عليها أسماء مختلفة ، ولكتها تشترك في معنى واحد أي أننا نقسم الجنس إلى نوعين ثم نقسم كل نوع من هذين النوعين إلى فسمين . وهكذا ، حتى تستنفد القسمة ، فيكون المنبيق هوالنعريف المطلوب ، ولكي نصل إلى الماهية ، فينبغي أن نراعي في القسمة الشروط الآنية :

 ان تطابق القسمة طبيعة الثيء. فلا نضع تقسيما إلا إذا اقتضت هذه الطبيعة القسمة .

(ب) أن تكون القسمة تامة كاملة ، فنستخرج من الجلس بعض الانواع، ومن كل نوع بعض الاسسناف ، حتى ينتهى بنا الامر إلى البسائط . ذلك لان الماهية بسيطة ، فسسلا ينبغى إذاً أن نعتبر المركب بسيطا ، والعرض جوهريا .

(ج) أن تكون القسمة ثنائية . هناك قسمة غير ثفائية ولكن أكل أنواع القسمة هي الثنائية . وقد تعود المناطقة إيراد تعريف أفسلاطون السوفسطائي، كثال على توصله التعريف بواسطة القسمة الثنائية ، فنحن صل إلى تعريفه بواسطة سلسلة من التقاسم الثنائية لجنس متسع وعندا امتدادا كبيرا . أي أن القسمة بدأت هنا من جنس لامتعين ، حتى انتهت إلى نوع متعين و يلاحظ أن أفلاطون لم يصل إلى تعريف لحدن يجعو لين من الفصل الاخير و الجنس الاخير ، بل إلى القسمة المناسقة المناسقة عندات القسمة المناسقة ال

تحتوى تماريف عثلفة أو سلسله من الحدود الوسطى ، فهى تحتوى فى تسلسلها مجموعة من التماريف الضرورية لسكى نصل إلىالتعريف الاخير. فنحن إذاً ننتقل من وحدة الجنس إلى كثرة الانواع ، المبدأ إلى كثر التناتج . وليس هذا خطأ كما ذهب أرسطو فها يعد .

أما أرسطو - فع يقبل طريق القسمة الأفلاطونية للتوصل إلى التعريف . ومع أنه استخدم القسمة الأفلاطونية فى منهج التعليل - المرحملة الأولى لتكوين الحد إلا أنه هاجها هجوما عنيفا ، وقرر أنها قاصرة عن الوصول إلى الحسد ؛ فيعتبر قياسا ضعيفا أو عاجزا ، وذلك لانها تخلومن الحد الأوسط ، وهو الدنصر الاساسى فى القياس . وهو الرابطة بين الحدينالاكبر والاصغر ، فنى القسمة إذا دور أو مصادرة على المطلوب إننا نصل إلى الحد بالتحليل والتركيب ، نحلل الشيء المراد تعريفه إلى أجناسه ، ثم تركيمه الفصل النوعى ـ وهو صورة النوع ، ونحن نراعى في هذا قانون العلة ، فالجنس والفصل معا ، هما علتان ضروريسان لوجود الشيء ، يحيث إذا لم يوجد وإذا وجدا وجد .

فإذا انتقانا إلى المدرسة الإسلامية ، نراهم قد عرفوا طرقا أربعة نتوصل بها الله الحد : طريق الاستقراء السقراطي ، وطريق القسمة الأفلاطوني ، وطريق التحليل والتركيب الارسططاليسي . وقد تأثر الإسلاميون بأرسطو ولذلك نرى صدى مهاجته القسمة الأفلاطونية في كتبهم . غسير أن البعض منهم وقفوا أمام هجومه موقف الشك : فالقائلون بتركيب الحد ، اعتبروا القسمة لاتوصل إلى الحد ، لأن القسمة عملية تحليلية فحسب ، وأما من منع التركيب في الحد ، فقد أجاز التوصل إليه بالقسمة ، وللتأخرين الإسلاميين من شراح المنطق وأيان في أرب التوصل إليه بالقسمة ، وللتأخرين الإسلاميين من شراح المنطق وأيان في أرب التقسيم يفيد الحد أو لايفيده : أما الرأى الأول فيو أن التقسم يؤدى إلى التوصل

واحد من التعريف على العقـل الإنساني في مختلف نطاقاته . وليست كل ماهية معرفة ... أو مكن تعريفها ٬ وهذا يقودنا إلى اللامعرفات .

#### ٨ ـ اللامعرفات :

إن تعريف فكرة هو أن نكونها مع فكرة أخرى ، ومن هنا مكتنا أن نقول إن تمة أفكارا لامكن تعريفها . وهـذه هى اللامعرفات التي لانستطبع أن نصل إلى معرفة ما هياتها ، وهـي على ثلاثة أنواع:

#### ا ـ المعطيات المباشرة للحواس

وهى فى ذاتها غير معرفة ، ولا يمكن لأى طريق من طرق المعرفة أن يصل إليها. ولانستطيع النمبر عنها، وهى إما إحساسات وإماعواطف: أما الإحساسات فكاحساسنابالاصواء أو الالوان ، ونحن لانستطيع أن نعرف الضومان عدم السعع . أما المواطف ، فعاطفة الحبهى أميز مثال للمواطف عند المعرف . نحن نمانى واطفة الحب ، ومع هذا الاستطبع تعريف هذه الماطفة ولا أن تنقلها \_ فى لفة إلى غيرنا ، في معاناة داخلية وتعبير داخلى ، ومها حاول المتعابان \_ الرجل من ناحية والمرأة من ناحية \_ أن يعبر أحدهما للآخر عن حبه بألفاظ أو إشارات أو إثارات ، فإنها لا يستطيعان التعبر عن وكنه ي ما يشعران به فى ألفاظ .

ولكن إذا كان التعريف بالحدهنا متعبرا ، فيل نستطيع أن نلجاً إلى التعريف الظاهرى أو التعيين الظاهرى ، لتعريف معطيات الحواس المباشرة ؟ أى هل نلجاً إلى التعريف بالرسم ? كل فعل من معطيات الحواس المباشرة يمكن أن يمكون له جنس ، فئلا يمكن أن أدرج ، أحمر ، في جنس ، فأقول : إن وأحمر ، هو محسوس الآلة البصرية ، وأستطيع أن امنزه أيضا بنوع من الفصل ولكن ينبغي أن نلاحظ

#### ب ـ الاجناس العليا أو المقولات

غن فعل إلى التعريف بنوع من الاجناس. وهذا الجنس يعرفه جنس آخر وكذلك الآمر في هذا الجنس الآخر... ولكن لايتأدى الآمر إلى ما لانهاية ، فنحن فعل إلى أجناس لاجنس لما ويكون مفهومها أقل مفهوم عكن ، وهذه هي والاجناس العلما » الني لاعكن تعريفها ، وهي تعرف كل الاشياء الاخرى ، ولاعكن أن تكون بذاتها أنواعا لاجناس أخرى ، وأهم مثال لهذه الاجناس العلما هي و المقولات » وقد اختلف المناطقة في هذه المقولات اختلافا شديداً . ويرى جوبلو أنه لم يستقر بعد لقائمة من قوائم هذه المقولات أي قرار ، وليس هذا بغريب » فإن العلم الحديث أيضا غير مستقر ، ولكن لاعنع هدم الاستقرار والغموض من تقدم العلم ، بل على العكس هو الدافع له . ويلاحظ جوبلو أن الهذسة إكتملت في كثير من ميادينها » مع العلم بأنه لا يوجد تعريف غير منقوض حي الآن للخط المستقم .

وعلى العموم ، هناك فى العقل الإنسانى دائما تصورات هى . بواقى التجريد ، وهذه البواقى لايسكن تعريفها ولايمكن تقسيمها ، بل هى وحدات بسيطة كاملة فى العقل ، وقد تعرفها بالسلب أو تعرفها بعنهج الحذف . ولكن هذا التعريف لا يصل إلى الماهية أو إلى الكنه وكذلك لايمكن رسم هذه الاجناس ، وستعطى موجزًا لهذه الاجناس العليا عنــــــد الفلاسفة ، بعد أن نذكر النوع الثالث من اللامعرفات .

#### ج ـ الافراد

هل ممكن تمر بف الافراد الرى أرسطو أنه ليس للفرد مفهوم محدد، حتى بمكن أن نصل إلى تمريفه ، وعلاوة على هذا فإن الافراد لاتختلف إلاعدداً ولاتختلف صورة ، فليست لهم اذا اخلافات جوهرية بمكن التهبير عنها، أى ليست لهم فصول تممنز و نفصل البعض منهم عن الآخر. ويقرر لبيتنز أن مبدأ تنويع الموجودات هو مبدأ صورى وكلى على أية حال إن استخلة تعريف فردهن الافراد إنما يأتى من أنه حادث أو بما يحتويه من حدوث ، أما ما نستطيع تعريفه فيو النوع (١) ، ولكن لايحدم المناطقة على اعتبار الفرد غير ، هرف . إن الرواقية والمدرسة الإسمية الحديثة ، وعلى وأسها جون استيوارت مل ، ينكرون التعريف العام ، ويرون أن التعريف الوحيد الممكن هو تعريف الفرد (٢) .

## ٩ - الاجناس العليا أو المقولات .

قلنا إن الاجناس العليا \_ أو المقولات \_ هى أعلى وأكثر الاجناس عمومية وقد حاول المناطقة منذ أفلاطون تعديدها واختلفوا فى هذا التعديد . وقد وجه رونفييه الانظار إلى أهميتها ، فقرر أن ايجاد مذاعب للعلائق العامة للظواهر هو المسألة الرئيسية للعام ، وأن مذهبا فى المقولات \_ كاملا وواضحا \_ يكون فلسفة

Goblot - Traité p. p, 127 - 142 (1)

Tricot : Traitè.p. 69 (1)

مكتملة، بل يرى أن مبحثا فى المقولات هو علم العلوم بل والمنطق العام. وأنأى علم ـ تبعا لهذا سيكون منطقا ، إذا وجد الآسس العامة التى تمد بناه مجمائق طيا . وإذا تحدد ـ فى أى نطاق من المعرفة الإنسانية ـ عدد المبادى. العامة التى تستند عليها هذه المعرفة ، استطمنا بكل بساطة معرفة عددوطبيعة العلاقات التى نوجدها بين ما نستحضره ومانتمثله من تصورات وأحكام وبرهنة . وسنحاول أن نعرض عرضا موجزا ـ كما قلت ـ الخاذج هذه المقولات عند بعض الفلاسفة خلال العصور المختلفة المتاريخ .

#### ا ـ نظرية المقولات الافلاطونية :

أول عاولة لوضع نفارية في المقولات، نجدها هند أفلاطون فقد أراد المعاولة لوضع نفارية في المقولات، نجدها هند أو المثل العلياأوالتي بارتباطها أو يمنى أدق الحقيقة المعالمة فعدد خمة أجناس هي: الوجود، السكون الحركة، المعرود، والغير. ويكون الوجود جنسا أعلى تتشارك فيسه الاخرى، والقوانين التي تربط هذه المقولات هي موضوع الجدل وقد عرض أفلاطون لمذه التفارية بتفصيل في محاورة، السوفسطائي، ولحكن قائمة المقولات عند أفلاطون لم تستقر، فتراه يضع في وفيلابوس ، نظرية أخرى للمقولات ، فالمقولات عنده هي الاستاهي، والحمد، وما يفتح عن اللامناهي والحمد، وما يفتح عن اللامناهي والحمد، وعلة المزاج أو علة الاتحاد، والتفكك أو الانحلال وقد السياحي، أم تختلف، ولم يصلوا إلى نقيجة قاطمة، ويلاحظ على نظرية أفلاطون في المقولات ، أنها نظرية غير منطقية ، بل هي مينافيزيقية في جوهرها ، ولذلك لم ترد في كتب المنطق ، ولذا اعتبر أرسطو أول واضع جوهرها ، ولذلك لم ترد في كتب المنطق ، ولذا اعتبر أرسطو أول واضع جوهرها ، ولذلك لم ترد في كتب المنطق ، ولذا اعتبر أرسطو أول واضع

لنظرية منطقية في الاجناس العليا (١) .

#### ب ـ نظرية المقولات الارسططاليسية:

اختلفت الآراء أيضا فى نظرية المقولات الارسططاليسية ، هما هى مينافيزيقية أم منطقية ؟ وعا لاشك فيمه أن النظرية هى من ناحية مينافيزيقية ، ومن ناحية أخرى منطقية . أما من الناحية المينافيزيقية ، فأن المقولات تعتبر صفات عامة للوجود ، وتعبيرا عن التعينات الحقيقية له . أما من الساحية المنطقية ، فإن المقولات هى عنصر القضية النهائى وهى تصورات عامة، وهى ـ ككل تصور آخر ـ خارجة عن كل علاقة . وقد عرفها مناطقة بورت رويال بأنها ، الاصناف المختلفة الى أراد أرسطو أن يرد إليها كل موضوعات فكرنا ، وذلك بادراج كل الجواهر تحت الجوهر الاول وكل الاعراض تحت النسع الاخرى ، .

ومن المروف أن المقولات الأرسلطاليسية العشرة متمسددة ومنفسلة ولا تتشارك في جنس عال ، كالواحد والوجود ، كما هو عند أفلاطون، وهذه هي نظرية الأجناس المنفسلة . يقول بترو : • إن النظرية الأرسططاليسية تعارض \_ أكبر معارضة \_ الديكارتية التى ترد القوانين الطبيعية \_ الفيزيقية \_ إلى تعينات رياضية ، ترد المتباين إلى المهائل . كما تعارض المدهب النطورى الذي يقر بوجود فعلى للا واكن مع نسبته إليها نموا طبيعيا في الماض، مبتدأ بأصل مشترك،

ويذهب كثيرون من مؤرخى الفلسفة إلى أن أرسطو عين تجريبيا عسدد المقولات ، أى أنه وصل الى تحديد عددها بتطيل مادى . وقد ترك أرسطو تقسمات متعددة للمقولات ، ولكن أكثرها شبوعا هسسو التقسيم إلى :

Ibid, p. 69. (1)

الجوهر ، الكية ، الكيفية ، العلاقة ، الآين ، المتى ، الوضع ، الملك <sup>،</sup> الفعـــــل والإنفعال .

وقد هاجم مناطقة بورت رويال ، وكدلك جون استيوارت مل مقولات أرسطو العشرة ، وانهموا أرسطو بأنه لم يكل دقيقا أو متبعا لمنهج معين ، ولكن تربكو \_ وهو أرسططاليسي إلى حد كبير في آرائه المنطقية \_ يرى أن المدرسين \_ وسانت توماس على الحصوص \_ قد ردوا سلفا على هذه الإعتراضات ، وذلك حين قبلوا العدد الارسططاليسي للمقولات بشكل يثبت أساسها المعقى ، وقد وضع المدرسيون علاوة على ذلك ثلاثة من الإفكار الاساسية والتي تسبق المقولات ، وأسموها بالافكار السامية ، واعتبروها الصفات العنرورية والمباشرة للوجود ، وه : الرحدة ، والحقيقة ، والحير (١).

#### حــ مذهب المقولات الرواقية :

المنطق الرواق \_كما أشرنا إلى ذلك بعض الأحيان \_ منطق إسمى ومادى ، بل هو يغرق فى الإسمية والمادية . وقد كان للاستاذ بروشار العضل الأكبر فى إظهار خصائص هذا المنطق : إسميته وماديته . ولم تقبل الرواقية \_ تبما لهدا \_ وجود تصور أو وجود علم للتصورات .. وموضوع العلم عندهم هو الفرد ، أو هو وشى م ، ما .

وقــــد ردت الرواقية مقولات أرسطو العشرة الى أربعة هم : أولا ــ الجوهر المــادى بمنى المــــادة غير المتعبنة ، أما المقولات الاخرى فليست إلا

تعينات هذا الجوهر المادى . ثانيا : الكيفية \_ وهى الماهية الفردية أو بمنى أدق هى المبادة مستحضرة لكيفية فردية بجردة ، وهى جسمية أيضا . والكيفية فند الرواقية تشبه الصورة عند أرسطو ، ولكنها عند الرواقيين مادية تماما . ثالشا : الحال \_ أى أن المهادة حالا ، وهى تعين المقولتين السابقتين رابعا : العلاقة \_ وهى المهادة الفردية متخذة حالة ما مع شيء آخر ، وهذه المقولة هى تعين للمقولات السابقة . والمقولتان الاخيرتان تختلفان عن الارلين في أنها غير جسميتين .

#### د ـ نظرية أملوطين فى المقولات :

عرض أفلوطين فى الفصل التاسع من التاسوعات نظريته فى المقولات ، والمقولات للهولات لله للمقول ، وخس تعتبر مقولات العالم المعقول ، وخس تعتبر مقولات العالم المحسوس ومقولات العالم المعقول هى : الجوهروالسكون والحركة والموافقة والمخالفة ، والاخرى هى : الجوهر والاضافة والعسيف والحركة والكم . وبرد أفلوطين المقولات الثلاثة الاخيرة إلى الإضافة . فقولات العالم الحسى لديه هى : الجوهر والإضافة .

#### المقولات في العالم الإسلامي :

وإذا بحثنا في المقولات الارسطاليسية عندط الإسلاسين لاتجدهم قد أضافوا إليها شيئا جديدا . ولكتهم عرفوا أنواعا أخرى من المقولات . يقسسول النهانوى وعلم أن حصر المقولات في العشر ، الجواهر والأعراض النسع من المشهورات فيا بينهم . وهم ممترفون بأنه لاسيل لهم سسوى الإستمراء المفيد الهنان . ولذا عالف بعضهم فجمل المقولات أربعة : الجوهر والسكم والكيف والنسبه الشاملة السبعة البافية . والشيخ المقتول جعلها خسة ، فعد الحركة مقولة برأسها ، وقال : العرض إن لم يمكن قارا فهو الحركة ، وإن كان قارا ، فإما أن لا يعقل بدون الذير، وحينتذ إماأن لا يعقل بدون الذير، وحينتذ إماأن يقتضى لذاته القسمة ، فهو الكم ، وإلا فهو الكيف ، (١)

أما المذاهب التي عرفوها \_ في ضوء هذا النص \_ فذهب يعتسب المقولات أربعة هي الجوهر والكم والكيف والنسبة الشاملة لبقية المقولات ، وليس هذا المذهب هو المذهب الرواق ، ولكنه يقترب منه كثيرا ، وهسسو في الوقت هينه يقترب من مقولات العالم الحمى عند أفلوطين . ولا نستطيع أن نجزم في الحقيقة بالمصدر الذي استمد الإسلاميون منه هذا التقسيم .

أما المدهب الثانى فهو مذهب السهروردى , والمفولات عنده هى : الحركة ، والعرض ، والعرض يتشكل بأشكال مختلفة ، فأحيانا يسكون حركة ، وأحيانا يكون نسبة ، وتارة يكونكما ، وطورا يكون كيفا .

<sup>(</sup>۱) التهانوي : حكفاف م ۲ ش ۹۸۷

Kant : la Critique de la raison pure, p. 11 (7)

هدم كانت بهذا وجهة النظر الواقعية الى تنضح فى مقولات أرسطو . أما قائمـة المقولات الكانقية فهى :

الكمبة : الوحدة ـ الكثرة ـ الكل

الكيفية : الواقع ـ النق ـ الحد

العلاقة : الجوهر والعرض ـ العلية والتعلقية ـ الاشتراك أو الفعل المتبادل الوجهة : الإمكانية واللا إمكانية ـ الوجود واللا وجــــود ـ الضرورة - الحدوث .

فإذا انهينا إلى رونفييه ، تجده متأثرا بكانت ، وفي صوء المدهب الكانتي يمرف المقولات كالآتي: وهي قوانين المعرفة الاولية، والتي لايمكن ردها إلى غيرها، ، وهي العلائق التي بها تعين الصورة وينتظم الآن ، أما هذه المقولات عنده فهى : الوجود . أو العلاقة ، العدد ، الوضع، التابع . الكيفية ، التغير ، العلية ، الغائية. الشخصية (١) .

ولعل هذا العرض الموجز يعطى للفارى، فكرة سهلة موجزة عن نظرية المقولات فى المسمدارس الفلسفية الرئيسية ، منظورا إليها من ناحية منطقية ، لتعاون على توضيح فكرة الاجناس العليسا . أما بحث ، المقولات ، من ناحية فلسفية ، فجاله كتب الفلسفة .

٢ - التصنيف والتقسم:

مـــل هناك فرق بين النصليف Classifacation والتقسيم Division

Tricot : Traite p. 72 (1)

هل هما شيء واحدكا يذهب كثيرون من العلماء المعاصرين، أم شيئان مختلفان، أو أن إحداها تدخل في الآخرى ؟ هذا يدعونا إلى أن نبحث فكرة النقسم ، ونوضع جوانبها قبل أن نعرض لمبحث التعليف . وقد سبق أن قلنا إن مر طرق النوصل المحد النقسم . ولكن لم نشرح فكرة النقسم شرحا وافيا ، ولم نكلم عن أنواع النقسيم وشروطه . رأى المسدرسيون أن التقسيم خطوة ثانية تمكل النعريف . أما مناطقة بورت روبال فقد عرفوا النقسيم ، بأنه مشاركة الكل في ما مجتوى » .

ولكن ما المقصود بكلمة الدكل؟ إن الدكامة - فيا يرى تربكو - لها معنيان مهابران في كل من اللغتين ، البونانية واللانينية فهم Totum إذا كان الدكل مكونا من أجزاء مهابرة تما يراحقيقيا ، أجزاء مكتملة ، وذلك إذا قسنا مصر إلى مسديريات وكل مديرية جزء مكتبل . وإذا كانت Omno فأيها تمنى وحدا عاما » وتكون أجزاؤها موضوعات مندرجة في اتساعها وامتدادها ، أن أراجزاهما ليست منفسلة البعض عن البعض ، أي أن الاجزاء هنا ذائية ومرى هذا في تصفيف العلوم الطبيعية ، أجزاؤها متشابكة ، وتصنيفها إنمسا يقوم على أساس أن كل واحد ينقم إلى أقسام متشابهة . ومثال أوضح من هذا هو قوى الفس ، إننا نقم الفس إلى قوى متعددة ، فهسل هذه القوى منفسلة الفصالا كاملا ? أم هي قوى ذائية فقط النفس ؟ إذا نظرنا التقسيم طبقاً لحقيقة اللفظ الأول ، أعتر ، تجزئياً ، وإذا نظرنا له طبقاً لحقيقة اللفظ الأول ، أعتر ، تجزئياً ، وإذا نظرنا له طبقاً لحقيقة اللفظ من القسيم على الكامة . ولا يشغل المناطقة سوى هذا النوع من النفسيم .

والتقاسيم أنواع أربعة هي: (١) تقسيم الجنس إل أنواعه؛ ومثاله: كل جوهر

إما جمم وإما نفس. (٢) نقسم النوع بفصوله: ومثاله كل عدد إما زوج وإما فرد ـكل قضية إما صادقة وإمما كاذبة (٣) نقسم الجنس بخواصه: ومثاله: كل جنس إما فى سكون وإما فى حركة . (٤) تقسم العرض إلى موضوعاته المختلفة: مثل تقسيم الحيرات إلى روحية وجمدية .

#### قواهد النفسيم : وللتقسيم قواعد أربعة :

(١) النقسيم يستنفد ما يقسمه . أى ينبغى أن يستنفد المقسمون كل ما صدق الحد ، يحيث لايترك بواقى على الإطلاق . وأهم شال لهذه القاعدة : المدد إما زوج وإما فرد . فالووج والفرد هنا استنفدا كل مجال الفول المددى . . فسلا ينبغى إذا أن تمكون هناك حدود وسطى . إن من عدم الدقة أن نقسم الناس إلى علمه وجهلاء ، هنا قد تتداخل أوساط : فهناك من الناس من ليسوا علماء ولا جهلاء ، هناك متعلمون ، وأنصاف متعلمين . الح .

وقد رأى أهلاطون من قبيل ، وتابعه راموس فى العصور الحديثة ، أن القسمة الثنائية هى أكل مثال لعملية النقسيم . ولكن مناطقة بورت رويال وجوبلو يرون أن التقسيم الثنائي هوغالبا صناعى وأحيانا غيرمحكن . فيرى جوبلو أن فصلين متباينين متضادين لايكونان قسمة ثنائية صحيحة ، فقد يحسدث أن موضوعا من الموضوعات لايقبل لا هذا الفصل ولا ذاك ـ أو يقبل الإثنين مما . ويرى جوبلو أن المتناقضين فقط ها اللذان لايقبلان وسطا .

(٣) التقسيم يجرى في خطاق المقابلات : أى ينبغى أن يحكون المقسمان متقابلين ، حى يمكن أن ينقسما (٣) تفرع الفاعدة الثالثة عن الثانية ،
 ومؤداها أن يكون أحد المقسمين متضنا فى الآخر ، وأن يكون احتقابلين

يميك يحمل الطرقان إما إيمابا وإما سلبا على الموضوع . ( ۽ ) يتجنب في التقسيم الإفراط كما يتجنب الإختصار إن التقاسيم المتعددة تموق أحيانا وضوح الفكر ، فيهيم في سلسلة طويلة من المتقابلات ، قد لا تصل لئي. وكذلك الإختصار ، إذا اقتصرنا على تقسيم واحد أو تقسيمين ، فإنا نصل إما إلى ماهية ناقصة ، وإما إلى هوض أو خاصة .

أما جوبلو فيمالج المسألة على الشكل الآتى: نحن لا نعرف إلا أنواعا رنعرف الانواع بحنس يحتوجها . والتعريف لا يكون واضحا إذا لم يكن تصور الجنس واضحا . ووضوح الجنس يتطلب اذا ألا يكون معرفا فقط بل أن يكون مصنفا كذلك . ويلاحظ جوبلو أن الفصول لا تصنف ، وذلك أن النوع \_ إذا حدد تحديداً واضحا ومتابزاً \_ قد يحوى نفسه فصولا ، وهذه الفصول لا توضحه ، ولكن تزيده خصبا فالتعريف إذا يفترض تصنيف الاجناس العليا ، ومن هنا كان تصنيف الاجناس عرحلة هامة في التعريف ، ونلاحظ أنسا إذا بدأنا التصنيف بأجناس على ، واخترنا هسنده التجاس اختياراً متحداً فإن تصل

lbid, p. p. 96 - 97 (1)

إطلاقاً إلى ربط للموضوعات أو الدوات الجوئية التي يقدّح تصنيفها بهــــا . وإذا بدأنا بذوات جزئيـة وجمناها في أنواع ، فسنصل إلى تعاريف ثابتة فالتعاريف الواضعة والمتهايرة غير مكنة ، الاإذا بدأنا من أجناس عليا (١) .

ويشترط في التصنيف أمران.

١ ـ لاينبغي أن يترك التصنيف بواق .

٢ - يجب أن توجد من الشابهات بين موضوعين يجمعها صف واحد ،
 أكثر مما يوجد من مشابهات بين موضوعين ينقسب كل منها إلى صف مخالف الصف آخر .

وينقسم التصنيف الى قسمين رئيسيين: التصانيف الصناعية والتصانيفالطيمية

١ - أما التصانيف الصناعية فتقوم على الصفات الظاهرة و الحارجية للموجودات فلا تقوم إذاً على أية صفة جوهرية. والنظام الذي نحصل عليه بواسطة هذه التصانيف ليس غاية ر إنما وسيلة ، فهو أنظام مؤقت ، والايقوم إلاكآلة العمل والتقاسيم الصناعية على نوعين .

(ا) التمانيف المتحزة : وهي تصنف الموضوعات طبقا لعلاءات اصطلاحية وخارجية \_ ومن الامثلة على هذا : تصنيف المكتبات · وهذه التصانيف عملية وتعطلب محدودية عدد الموضوعات .

(ب) التصانيف الموضوعية : وهي تستند على صفات ظاهرية ، ولكهاعلى جانب كبير من الأهمية ، لانها مستمدة من الموضوعات ذاتها . ومن الأمثلة على هذا تصانيف علم النبات .

Goblot - Traité, p. 141 (1)

٧ - التصانيف الطبيعية : تستند هذه التصانيف على عاولة إبراز الظام الطبيعى للموجودات بمتتعنى صفاتها الجوهرية. وقد لاتكون هذه الصفات أكثر وضوحا من الصفات الظاهرية ، ولكتها تستند على الماهية ، وتسقط الإعراض . وهذه التصانيف موضوعها التعريف وهي تكون اللم ذائه وهي غاية في ذائها (١) .

ومن الجلى، أن هذا البحث متصل ــ فى معظم جوانبه ــ بمناهج البحث التطبيقية ، والجانب الصورى فيه هو من حيث تصنيفه اللاجناس وفيها وراء ذلك، لا يعى المنطق.

. . .

وبهذا تنتهى من مبحث التصورات ، وقد اتضحت لنا بجلاء نواحيه المختلفة. وقد رأينا أنه جزء من صبيم المنطق ، وأن عناصره منطقية أكثر من أن تكون شيئا آخر . وتنتقل ، في تسلسل عقلي ، إلى المبحث الثاني من المنطق الصورى : إدراك النسبة أو إلى القضية ، أو يمني منطق أدق ؛ إلى الحسكم.

Tricot, Traité , P.P. 99 - 97 (1)

# البَّاشِكْتِبَا فِي النصل لألول الفضايا والاحكام

#### . ينتقل الفكر بنا من . إدراك المفرد إلى . إدراك النسة ، أوعمني أدق منقلنا

يشكل الصحر بنا من و إدراك المهرد إلى و إدراك الدسم ، اوبمعني ادن ينقلنا من و التصور ، إلى التصديق ، أو من التصور إلى الحكم ، أو من اللفظ إلى الفضية . ومنا تقابلنا المشكلة العتيدة . هل هناك و قضية ، في النطق أم هناك و حكم ، ، وهنا تقابلنا المشكلة العتيدة . في التضايا و الاحكام ? نحرب برى المناطقة يختلفون في هذا : فالبعض يستخدم كلمة و حكم ، فقط ، والآخرون يستخدم كلمة و حكم ، فقط ، وكلمة و حكم ، باعتبار أنها تشيران إلى شيء واحد . يستخدم كلمة و حكم ، فقط ، المناطقة الذين يدينون بالمذهب السيكولوجي في المنطق . أما الآخرون الذين يدمون إلى استخصدام كلمة و قضية ، ، فيأنهم يتجون إما إتجاها لغرباً ، وإما إنجاها منطقيا بحتا . ولكن همل بدو أن يتجون إما إنجاها لغرباً ؟ وأنه لا على لا الرحم فا هناك داع لإسقاط اسم واحد منها أم لا .

إن النعريف المدرسي للحكم هو أنه و العمل الذي بواسطته يكون العقل حين يثبت ، ويقسم حين ينني و ولكن هل يعني هذا أن الحمكم ذاتي فهو فعل عقل خاص ، أو موضوعي ، فتعكم العقول كلها بما حكم به عقل ؟ أو ماهو الأساس الذي يقوم عليـه الحمكم المنطق ؟ لاشك أن المدرسيين أدركوا المشكلة ، ورأوا أن العنصر الموضوعي هو أساس الحكم المنعاتي ، وبعبر عن هذا برادل أدق تعبير

حين مقول و إذا صدق الحكم ، ظل على الدوام صادقاً ، وإذا كذب ، ظـل على الدوام كاذما ، فإن الحقيقة ليست مستقلة ، عني فقط ، سل عن كل تغسير ، وعن كل أمر اتفاق أو عرضي . وليس في الإمكان أن يحدث أي تغير في الزمان أو المكان تغيرا في صدق الحـكم وكذبه . والحكم أيضا ، وبصورة أبــط، هــــو و إدراك أو إثبات علاقة بين تصورين أو فمكرتين . . أما القضية فهي النعبيرعن الحكم ، فهي إذاً تختلف عن الجلة النحوية ، أي أنها أخص منها . إن الجلة النحوية تشكون من مند ومسند إليه إطلاقًا ، والقضية مكونة من موضوع ومحول . يبدر النحويون ـ جملة إنشائية ، وقد تكون جمله إخبارية ، أي أن تقدم لنا في قسمها الآخير وخبرا مفيدا ، كما يقول المناطقة العرب ـ وهذا الخبر المفيد الذي محتمل الصدق والكذب \_ معرا عنه في ألفاظ \_ هو الفضة ، فالقضة إذا جملة خربة مفيدة أو قول بحتمل الصدق والكذب، فليست هي إذاً أمرا لغويا بــل هي العنصر الهام في المنطق الصورى . وقد عرف أرسطوالقضية بأتها . قول نثبت أو ننني بواسطته شيئًا ما عن شيء آخر ، وهي هنده إما تعني عملية حـــــل على الإطلاق ــ حمل بين موضوع ومحمول ــ ، وإما نتضع حين نكون مقدمة في قياس. والقضية إما أن تكون موجبة أو سالبة . وكل قضية لاتكون موجبة ولا سالبة لايبحثها المنطق ، ولكن يبحثها الجدل والشعر . من هــــذا رى أنه ليس ثمة فارق من الناحية المنطقية بين القضية والحكم . فما تعسم عنه الفضية هو الحكم ، والحكم هو عملية عقلية معبرا عنها فى قضية . والقضية هي مضمون الحكم أو رداؤه ، أو إذا تكلمنا بلغة أرسططاليسية ، قلفا : إن الحكم صورة لمادة هي قضية . ومن هنا لاري فارقا بين الإثنين ـ وسنعبر عنها كشي. واحد خلال هذا الكتاب .

#### ١ ـ صفرات الحكم أو القطيسة :

الفضية ثلاث صفات : ١ ـ أنهار احده . ٢ ـ . أنها متعددة . ٣ ـ رأنها تقدم لنا فيمة كلية .

ا - أنها واحدة - (أو وحدة القضية): عين أرسطو هــــذه الصفة للقضية والعدة ، هي فعل عقلي ، وبسيط ، وغير منقسم ، يتضمن اعتقاداً ، ويحت لي الصدق والكذب وإذا قلنا إنها صادقة ، فعني هـذا أننا نقول: إن ماهو ، هو وما ليس هو ، وإلحكم وحده هو الذي يطابق الواقع أو لا يطابقه ، بينها لا يقال عن التصور إنه صادق أو كاذب .

٧- أنها متعددة . ويضع أرسطو هذه الصفه القضية أيضا ، فالقضية متعددة لانها تتكون من موضوع ومحول ورابطة . من ناحية وحد بهاالعقلية هي واحدة، ومن ناحية بغيبها هي متعددة . ويحلل رونفيه الصفة التعددة أو المزدوجة المحكم كالآتى : إنه يرى أن ا في ب تتضمن أولا : التميز بين الحدين ا من ناحية ، ب من ناحية أخرى . ويفيني أن يحدد هذا التميز بشكل ما بواسطة علاقات خاصة بمكل منها . تأتى الرابطة بعد ذلك \_ إن الرابطة تعبر عن وجود شيء ما مشتوك بعين ا ، ب . وإذا قنا بعملية تجريد نجد أن الحدين متهائلان ؛ ذلك أن علاقة أو فسبة هي التي أعطت لنا الحديث في حسكم مرتبطين . وإذا أخذنا منطوق العلاقة في صينها الاساسية ، فإنها تعين التحسدين أو التماثيل بينها ؛ ومن صينها بنتج أن العلاقة على العموم ومن ناحية صورتها ، هي محاولة تركيبية لإنتاج النيز بين شيئ أو المائل بينها ، فالعلاقة إذا هي تركيب بين الغير والذات

٣ ـ النبية الكلية النمنية . المخكم فيمة كلية طالما يسبر عنسيه في محنية

ولابدأيينا من أن ينقل إلى عقول الآخرين يقول جوبلو : إن حكمى الذى يقوم على تجربق الشخصية يفرض على بصورة مطلقة ، ولسكته ليس إلا حكم . فلكى يكون صادقا ينبغى أن يعبر عنه فى قضية ، فينبغى أن يكون للحكم قيمة كلية ، وإلا أصبح تجربة شخصية لا قيمة لها منطقيا .

#### ٧ ـ الاتجاهات الإسميه في الحكم :

هل العكم كلى ؟ ومل هو علاقه بين تصوريزوالتصوران كليان ؟ إن المذاهب التى أنكرت وجود تصور كلى ستشكر أيضا وجود أحكام كلية . أو بمنى آخر، إن الفلسفة الإسمية لاتوافق إطلاقاعلى وجود أحكام كلية وسنرى هذا عند الرواقية حين نقوم بدراسة النصايا الشرطية . فالحسكم عندهم لا يحمل السكل إطلاقا .

ثم أتى جون استيرات مل ، وعرف القعنية بأنها علاقة بين فعلين أو ظاهر تين والعكم مو ألا تدخل فكرة في فكرة أخرى ، وإنماهو تعبير فقط عن صفتين أو بجوعتين من الصفيات ، لا توجيد واحسيدة بدون وجود الآخرى ، فالقضية الكلية هي جود تلخيص أو تعديد أو بجدوعة مرب الإستنباطيات منتقبله من جوثى إلى جزئى .

و نرى أيضا النطق الانجليزى دى مورجان يذهب إلى أن الفضية لاتفيم علاقه إلا بين أسماء ولاتفيمها إطلاقا بين أفكار . فإذا قلنا ، هذا البيت جميل مثلا، فإننا نقصد أن هذا البيت شيء جميل (١) .

أن الجدال كر بين الإحيين والتمدورين والواقمين حول الكلى

Tricot : Traité PP. 103 - 106 (1)

والجرئى فى التصورات والاحكام ا ووجودهما ذهنا ووجودهما فى الواقع أم لا يوجد فى الذهن أو فى الواقع إلا الجزئى؟ ولهذا الجدل جانبه النفى والفلسنى! كما أن له جانبه المنطق . ويعبر جون استيوارت مل أدن تعبير عن هذه المشكلة يقوله ﴿ إن الاحكام ليست أحكاما صادرة على تصوراتنا ، بـل هي على الاشياء ذاتها » . والمثل المشهور الذي يعطبه هو « النار تحرق ، هي الشكلة لكي أضع هذا الحسكم ، ينبنى أن أعرف تصور « النار » ، ثم تصور « الاحتراق ، ثم أصل بين الاثنين ، أو أحمل الثاني على الاول ، أو بمنى آخر على الحسكم إدراك فكرة ، ثم إدراك أخرى ، ثم إبحاد العلاقة بين الاثنين .

إختلفت أنظار الباحثين، كما قلنا ، ويستند كل مذهب فى هـذه الناحية على فكرته فى التصور ، هل هو كلى أو جزئى ؟ أو بمنى أدق \_ هل يوجد تصور أم لا يوجد الا أسماء ؟

وببدو أن فى الفولين غلوا \_ القـــول الذى يقول : إن الاحكام هى أحكام ما مادرة على تصوراتنا للاشيا. فقط ، والقول الذى يقول : إن الاحكام هى صادرة على الاشياء ذاتها فقط . لا شك أن العقل ، وهـــويمكم ، إنما يحكم على أشياء غارجية . ولكن هذه الاشياء الخارجية لها حقائق فى الفس ، فالعمليتان تسيران معا ، أو بمغى أدق \_ يتحقىق فى الحكم عنصر نفسى لا شك فيه .

وسيؤدى هـذا إلى بحث النـاحية الناتية والتاحية الموضوعية فى الحسكم . فهل الحسكم هو ما أحكم به أنا ، أى هو ما صدر عن ذاتى ، أو أن الإنسان يمكم بما فى الاشياد ، وحكمى يكون هو حكم الآخرين على نفس الاشياد ؟ قــد رأينا كم يقرر جو بلو يحتكون حكما ــ حتى ينقل فى لغة ، أو فى

قضية إلى الآخرين ، حتى يكون عاما . ومع أن جوبلو اسمى الذعة ، إلا أنه يقرر هذا تقريراً تاماً . ولكنهل معنى هذا أن الحكم الصادر عن ذات ، يمكن أن يقبله الآخرون ! أم لا بد من معاناة التجربة ، تجربة ما حكت به ، بأى صورة كانت ، حتى يسلم الحسكم . أم هل من المسكن أن نقول : إن وراء الحسكم الذاتى ، موضوعة في الاشياء ، تجمل حكمى نفس الحسكم الذي يتوصل إليه الآخرون ! وهذا هو السبب في أن حكمي يقبله الآخرون ؛ إذا نقل إليم في قضية .

#### ٣ ـ الحواص الصورية للقضية :

كل قضية وكل حكم فيها ناحيتان: ناحية صحورية وناحية مادية . أما الناحية المادية فيى \_ فيها يقول جوبلا \_ الموضوعات التي يضع المقل عليها حكم ، كمعطيات الحواس والموضوعات الجزئية ، والتصورات العامة التي يقيم العقل علاقة بينها . أما إذا جردنا الحمكم من مادته ، فيتبق أولا تقرير الحمكم من مادته ، فيتبق أولا تقرير الحمكم المادية العمكم . ثانيا \_ خلاقة الإيجاب والسلب لعملية الحمكم ، وخواص أخرى ترتبط باده العملية . وهذا الإيجاب والسلب لعملية الحمكم ، وبعر حن هدف الحواص بحروف نستبدل ما يسمى بالحواص الصورية . ويعبر حن هدفه الحواص بحروف نستبدل مادة القضية أو الحمكم . وتمن نقط هذا لكى تنخلص من كل تعيين مادى في الحمكم . ولا يعني المنطق الصورى فياب القضايا والا حكام إلا بصورتها ، ومهما كانت مادة القضية ، فإن هناك علاقات بين الا حكام تبق دائما وباستمرار ، والمنطق الصورى عنسد وضعد بالمدرسين من بعده لا يعني إلا بالبرهنة القياسية ، برهنة صورية ، والقياس هو برهنة قصل إلى الإستمناج بقوة الصورة فقط ، وهمذا

# الغيش لالشانى

### الموجمات

هل بحث الموجهات من أبحاث المنطق الصورى أم هو بحث وجودى لا يتصل بالخواص الصورية للفكر عامة وللاحكام والقضايا خاصـــة ؟ بحث أرسطنو و الموجهات، مدين أن نقرر إذا ما كان الحدور وا أو مادوا ، و تامعه المدرسون منابعة كاملة . أما المضكرون الإسلاميون فقسمه اعتبروا البحث في الجمة ، محثًا منطقياً • وأفردوا لها الفصول الطوال في كتبهم . أما المناطقةالمحدثون فمكاد تكون الاجاع بينهم سائدًا على أن يحث الجب ليس من المنطق الصورى في ثي. ، فلا ينكلم عنها مناطقة بورت رويال إلا قليلا ، ولم يفض كل من جوبلو أو ماريتان في عثها . ولكننا نجد مفكرا بتازا كرونفييه كتب عنها باعتبارها من مباحث المنطق ، ويحاول أن يوضح كثيرا من جوانها . كا أن Rondelet يعتبرها مبحثًا منطقيًا ويخصص لهاكنابا أسهاه د منطق القضايا الموجمة ، ولا شك أن و الموجهات ، هي مبحث مادي لايدخل على الإطلاق في نطاق المنطق الصورى ويجب أن يمس برفق ـ هذا بالرغم من أن كنب المنطق القديم العربية قد أوسمته بمثا وبالرغم من أن منطقيا حديثا منازا كالاستاذكينر بحثه ف كتابه . دراسات في المنطق الصوري و .

وسنقوم أولا بتعريف القعنية الموجهة ، مع أن هــــــذا التعريف يشير إشكالات متعددة . الجهــــــة هي ــ بمنى عام ، تعيين يؤثر في شء أو هي لن ندرس نحن مادة النضايا ، بل صورتها . وخواص الفضايا الصمورية هي التي تحدد لنا أفسامها .

وأم تقدم القضايا الصورية ، يقدم لنا عرضا كاملا للذهب التقليدى في تقديم الأحكام من ناحية خواصها الصورية ، هو قائمة الاحكام التي عرضها كانت في كابه ، نقد العقل المجرد ، . فكل حكم يمكن اعتباره إما من ناحية الكيفية، أو الكية ، أو الاضافة ، أو الجهة . وتحتوى كل واحدة من هذه الاقسام أو من هذه المقولات ثلاثة أنواع من الاحكام . ولا يستخدم المتطق الصورى إلا نوهين من الاحكام في مقولة الكيفية : الموجبة والسالبة ونوهين في مقسولة الكيفية : الموجبة والسالبة ونوهين في مقسولة الكيفية : الكلية والجزئية ، وهذا هو القسم الوباعي للقضايا ، فإذا ما أعدبونا المقولتين معا ، نتج لنا أربعة أنواع من القضايا ، وهي :

- ١ الكلية المرجبة . ٢ الكلية السالبة .
- ٣- الجزئية الموجب . • الجزئية السالب . •

ويضاف إلى ذلك النصية الشخصية ، وهى الى لا ينطبق موضوصا إلا على فرد واحد فى الوجود ومثالها : ستراط فيلمسسوف ، ويعتبرها أرسطو فى حكم الكلية . وهذه القضايا كافية لتكوين الاتيسة ، أو لإقامة نظرية النيساس ، ولكن ه كانت ، أضاف الاحكام اللا عدردة في مقولة الكيفية . وهذه الاحكام هي سالبة المحمول ، أي تكون رابطتهما موجبة ، ولكن المحمول منني . وفي مقدولة الكية أضاف الفضايا الشخصية أو الاحكام الشخصية ، وهي قضيسة كلية ولكن موضوعها جزئي . فكل مقولة إذا تحتوى نوعين متضادين أو بمني أدق متقابلين من الاحكام ، ونوع ثالث يقشسارك مع الإثنين ، يأخذ من هذه ويأخذ من تلك .

ونلاخظ أن كانت اعتبر المنطق الارسططاليسي لم يتقدم خطبوة منذ تركة المعلم الأول، وأن المدرسيين تداركوا كثيرا من نواحي النقص فيه ، خلال التمرينات العملية التي كانوا يقومون بهــــا. وبالرغم من أنه وجد في تصنيف الأحكام المدرسي، تعديدا منهجيا لخواصها الصورية وأساسا القياس ينبغي أن نتابعه في استنباط المقولات ، باعتبار أن هذه الحواص الصمورية للاحكام محب أن تقودنا مباشرة إلى الصور الاولية للمقل المجرد الذي تشتق منه ، وبالرغم من هذا ، فإنه وجد الحاجة ماسة لإصلاح التقليد القــــديم في تصنيف القضايا . إن هذا التقسم يخلو من التناسب ، والسبب في هذا أننا نضم في بان الكية والكيفية نوعين فقط من الاحكام ، بينها نضع في بان الإضافة والجمة ثلاثة . ومن ثم أضاف نافذتين فاحدثين إلى الاحكام الـكلاسيكية . وممكنا أن نقول إذاً إن الدواعي الى دفعت كانت إلى وضع هاتين السافذتين الفاحدتين . . هي دراعي منهجية في ترتيب الأحكام ، محيث ينحق التناسب في النصنيف . ولكن هل و التاسب ، يتطلب لذاته في المنطق . الجنواب لا . إنه لِست 4 أية نطقية .

و تلاحظ أيضا أن المنطق الصورى لم يعترف سوى بنوعين فقط من الاحكام في بابي الكية والكيفية . وليست للا تحكام اللا محدودة أية قيمة في أى استمال منطق ، وكذلك الاحر في القصايا الشخصية .

ونلاحظ أيضا أن هاتين النافذتين الفاسدتين ، لم تكونا اكتفافا خالصا لكانت بل ترصل اليهيا أرسطو من قبل . ثم إن الرواقية من قبل راحت هذا التناسب أكثر مما نلقاء لدى كانت . وقسد هرف الرواقيون أيضا الفضايا اللا محدودة . كما هرف المدرسيون الاحكام الشخصية ، وقد هرف المدرسيون تقسيم الاحكام من ناحية الكية إلى كلية وجزئيسة وشخصية ، ومع أن هذا القسيم الثلاثي قد عرف من قبل ، فإنه من المكن أن يرد إلى تقسيم ثاثى . إن الاحكام الشخصية هي أحكام بالضرورة كلية . إن المحدول فيها كالمكلية بحمل إثباتا أو نفيا على ما صدق الموضوع ، وما دام هذا الما صدق لا يقسم ، فلا معني إذن لاعتبار الاحكام الشخصية نوعا ثالثا .

ولم يلاحظ كانت أيضا - فيما برى جوبلو - أن القسم بين السسام والنبسي يخص موضوعات الاحكام ، بيدنا التقسم إلى كلى وجدرى يختص بعلاقة المحمول بالموضوع . وهسيده العلاقة الاخيرة هى وحدها الخاصية الصورية للحكم - ويرى جوبلو أيضا أن الاحكام اللا عدودة تمتسبر في المنطق كأحكام سالبة أحيانا ، لكون المحمول منفيدا ، وموجة أحيانا لان نق التني إثبات ، أو بمن أكثر تحديداً ، إذا اعتبرنا صسورة الحكم ، فاللا عدودة موجة ، وإذا بما اعتبرنا صورة الفضية ، فاللا عدودة المالة . فاللا عدودة اذا تدرج تحت هذا أو تلك ، فالاحكام اللا محدودة تعرف غاصة المحدودة ويشي الى أن يقول :

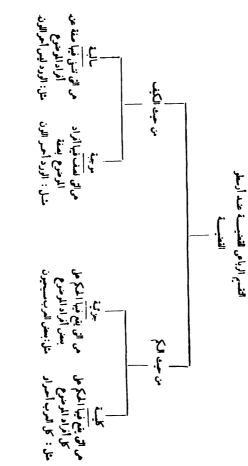
إن هاتين القضيئين لا ينبغي ادراجها بين صور الاحكام (١) .

ويلاحظ أيضا أن كانت ذكر ـ فى باب الاضافة ـ الفضية الشرطية المتصلة ولم يبحث أرسطو هذه القضايا فىالمنطق، بل إهتبرها جدلا. ولكن الرواقيون هم وحدهم الذين بحثوها محتا مستفيضا .

كا أن مبحث الجهة لا يختص بالمنطق الصورى . ذلك لأن الجهة ليست عاصية صورية، بسيطة ووأولية في الحكم ، ولذلك لم تبحث تقليديا في المنطق الصورى .

ومن هذا نرى أنه ليس لقائمة المقولات عندكانت ماكان يعتقد هو لها من صحة وسيطرة . ولم يوافق عليها كثيرون من المناطقة ، ووجه اليها أشد النقد ولم يتقيد بهاكينز وكثيرون غيره من مناطقة . ويكاد يكون الشائع في كتب المنطق التقسيم التقليدى لارسطو مع إضافة القضايا الشرطية في باب الاضافة .

Goblot - Traité P.P. 154 - 158 (1)



و) جبة تؤثر في الموضوع: مثالها: الاستاذ الفاصل مات . فيكلمة الفاصل إذاً هي ، الجبة ، التي أثرت في الموضوع . ٢) جبة تؤثر في الرابطة . الاستاذ قد مات . فكلمة (قد ) هي الجبة التي أثرت في الرابطة . ٣) جبة تؤثر في الحصول : الاستاذ يشكلم سريعا . ( سريعا) هي الجبة التي أثرت في المحمول . الاستاذ يشكلم سريعا . ( سريعا) هي الجبة التي أثرت في الحمول .

ولكن هذا التعريف واسع ، سيزيد من عدد القضايا الموجهة وبجملنا بهم في عدد لايحسر منها . وقد حدد أرسطو المرجهات بأنها قضايا يحتمل محولها تغييراً ، أي يتقبل جهة ما . فإذا قانا : سقراط بجرى ، كانت قضية بجردة . وإذا قلنا : سقراط بحرى بسرعة ، كانت قضية موجهة . وهذا التعريف أيضا لا يحدد نظرية الجهة ، بل سيكثر عدد المرجهات إلى أكبر حد . (١) .

ويدو أن الجهة الحقيقية هي تعيين للرابط عاسة . ومن هنا يمكن تعريف الفضية الموجه بأنها ، قضية تقبل رابطتها تغييرا ندركه بفعل من عقانا ، أو هي الفضية الى و تعبر عن الجههة أو الحالة الني تربط فيهما الرابطة المحمول بالموضوع . .

تصنيف الموجهات :

وضع المناطقة تقسيات متعددة للموجهات ، وأهمها هو الآتى :

Tricot : Trolté P. 136 (1)

و - تقسيم أرسطو - قسم أرسطو الجبة إلى قسمين : العرورى والممكن . أما العزرورى فيو الذي لا يمكن أن يكون بخلاف ماهو كائن ، أما الممكن فيو ماليس بعثرورى ، أو هو الذي يمكن أن يكون أو أن لا يكون .

فتقسم الفضايا عده إذاً من وجه نظر الجهة إلى ثلاث قضايا : ( ٩ قضايا لا تتحق فيها الجمة إطلاقا . وقد سبيت بالفضايا التقريرية: زيد إنسان . ٣ ) قضايا ضرورية : من الضرورى أن يكون زيد وجلا . ٣ ) قضايا ممكنة : مر... الممكن أن يكون زيد رجلا .

٧ - تفسيم المدرسين : قسم المدرسيون موجهات أرسطو إلى أربع ـ

الإسكانية : ومثالها من الممكن أن يكون زيد إنسانا . 7) اللا إمكانية أو الإستاع وشالها : من المستم أن يكون زيد جادا . 7) الجواز وشالها : من المبترورى أن يكون زيد الجائز أن يكون زيد وشالها : من العنرورى أن يكون زيد إلسانا . هذا النقسيم أرسططاليسى في جوهره . فيمكن رد الإمتاع إلى العنرورى والجواز إلى الإمكان . وإذا ما قارنا بين القسيمين الارسططاليسى والمدرسى ، فإنا نجد أن الاول أدق إذ تحقق فيه قسمة ثنائية لا نجدها في الثاني.

٣- تقسيم كانت . قسم كانت القضية من وجهة نظر الجهة إلى (١) قضية تقريرية (ب) قضية احتالية (٠) قضية خرورية ، وقد أقامسه على أساس أرسططاليسى ، يحيت أن الأنواع الثلاثة حنده اللى تندرج في مقولة الجهة توازى تماما التقسيم الارسططاليسى إلى التقريرية والمسكلة والعنرورية ، ولسكن «كانت » يفهم من الج " شيئا آخر غير ما فهمه أرسطو . فينينا «كانت » يشكل هن ضرورة

ذاتية وإمكان ذاتى ، يتكلم أرسطو عن ضرورة موضوعية ولمكانية موضوعية ، ولكن ما الذى نقصده حين نقول إرى أرسطو ينظر إلى الموجهات من الناحية الموضوعية وإن كانت ينظر اليها من الناحية الذاتية ?

قد رأينا أن الذهب المدرسى ، وهو فى حقيقته المسسندهب الارسططاليسى السوجهات ، يقسمها الى أربعة أقسام : الضرورى ، والحادث ، والمسكن والمستع وذلك طبقا لما تعبر ( ا ) عما هو ضرورى وغير متغير ، وقانون العلبة أو السبيبة المطلق أميز مثال لهذا ويعبر عنها هنا بأنة لايمكن أن يكون لهذا السبب غير ما هو . ( ب ) عما يحدث فى زمن معين وقد يحدث بشكل آخر . ( - ) عما يحدث فى أى زمن معين وقد يحدث فى زمن آخر . ( - ) عما يحدث فى أى زمن معين وقديعدث أوفى الإمكان أن يحدث فى زمن آخر . ( - ) عما يحدث فى أى زمن معين وقد يحدث

هذه النظرية موضوعية ، وليست ذاتية والمقصود بهذا بأنها موضوعية عند أرسطو أنها تستند على تقديرات مادية ، ولا تتماق بالملاقات الصورية المقضية . وقد نشأ عن هذا مشكلة هامة ، وهي أن الجهة في القضايا والاحكام لا يختص بها المتطلق الصورى ، وأن ليس في قدرة المنطق تميين الصحة في أي جهة من الجهات الهم إلا إذا خاص في أبحاث مادية لا تضيه .

حاول كانت أن يحل هذا الإشكال ، فقرر بأن تميزا ما يقوم على الجهة ، إنما يقوم على نظرة ذائية ، ويمكن أن تستخلص هذا من احدى المعانى الني استخدم فيها كانت هذه الحدود . وقد قسم كانت الاحكام من الجهة كا رأينا إلى (١) أحكام تقريرية س هى ب (ج) أحكام احتالية - ٢ من المحتمل أن تمكون س هى ب (د) أحكام ضرورية : من الضروري أن تمكون س هى ب والتميز بين هذه الآنواع الثلاثة ، إنما يستند على اعتقاد الشخص الذي يحسكم والتمييز بين النظريات الموضوعية والنظرية المناتية على جانب عظم من الآهمية ، ويشير إلى هذا الاستاذ زجفرد حين يقول ، إن القول بأن الحسكم ممكن أو ضرورى ليس على الاطلاق كالقول بأنه الممكن أو من الضرورى لمحمول أن ياملن بالموضوع . إن القول الاول ـ وهو مذهب كانت ـ يشير إلى الامكان والضرورة الذاتين للاحكام ، والقول الثانى ـ وهو مذهب أرسطو ـ يشير إلى الامكان والضرورى المضروري الموضوعين للاحكام .

وقد عرض الاستاذ زجفرد النظريتين ـ الدانية والوضوعية للجهة ـ هرضا متقنا نلخصه فيها يأتى : \_ يمكن أن تميز الاحكام من ناحية ذانية الجهةوموضوعيتها إذا كنا بصدد الاحكام الضرورية والاحكام التقريرية . تعبر الاحكام التقريرية عن صدق ذاتى فقط ، تعبر عن حكم ذاتى أثبت أنابه شيئاء أما الاحكام الضرورية ضعبر عن صدق كلى ، عن صدق يثبته كل إنسان .

و اكن هذا النميز ينقصه ما قررناه من أن الاحكام صادقة من الناجية الصورية وأن الحكم لايتصل بالفرد . أن له ،وضوعية تجمل الحمكم ليب حكم أنا فقط بل لايمكن بأن يكون الحمكم حكماً حتى يفيله الآخرون فإذا أخذنا بتقسم كانت ،كانت القضايا القريرية غير صادقة على الإطلاق ومعنى هذا أن الاحمكام بجب أن تحكون كلها ضرورية . ومن هدذا فستنج أن تميز كانت غير دقيق .

وثمة تمييز آخر، وهو بين المعرفة الباشرة والمعرفة الى تقام على أساس الاحتدلال الأول تعبر عنها الاحكام التقريرية، والثانية تعبر عنها الاحكام العنرورية . أما المعرفة الاول فنصل إليها بالاحساس والشاهدة والادراك والإدراك دائمًا يقودنا إلى أن نقول إن الثيء هوكذا وكذا . أما الثانية فصل إليها بالاستنباط والاستدلال ، والاستنباط والاستدلال يقودنا إلى أن نقول : إن الثيء يجب ان يكون كذا وكذا ، فإذا المطرت السياء \_ وكنت في الطريق ، فإني أقول السياء تمطر ، ولكن اذا لم أكن في الطريق ، ولم ألا حظ ستوط أي مطر ، ولكن تعينت أن الطرقات والسقف مبتلة ، فإني أقول : من الضروري أن السياء قد المطرت .

ولكن أليس يعنى هذا أن اليقين الإعلى الذى نسبناه الى الاحكام الضرورية مشكوك فيه . أو يمغى آخر إن هذا اليقين إنما نسله عن طريق غير مباشر يستند على ما نسله مباشرة ، ولماكنا نقع فى اخطاء ـ خلال عجليات الاستدلال ـ فإنه ينتج أن ما نسله عنها أقل يقينا عما نسله عن طريق المرفة المباشرة . وأن ما نسله عن طريق د من الضرورى أن يمكون ، يحتوى شكا أو يثير شكا حول حقيقته المطلقة . ومن هذا يقين لنا أيضا أن تمييز كانت لناحية الذاتية الحجة ، غير دقيق .

وأخيراً \_ إذا كان الحكم المكن أو الحتمل هو أيشا نتاجا للذات ، وهذا الممكن معناه أن التي. يمكن أن يقع أو لا يقع ، فإنه لن يكون حكا على الإطلاق الله سيكون بجرد تعبير هن تردد بين شيئين أو هو تردد الذات في الحكم بين شيئين . وإذا نظرنا اليه في ناحيته الموضوعية ، فقد يتضمن حكا للبرهنة أو لعدم البرهنة لفرض من الفروض ، وإذا نظرنا اليه من قاحيته الذائية ، فلن يكون سوى اشارة إلى تردد المذات في الحكم وعدم تيفنها ، أو كما يعبر زجفرد - سيكون الممكن أو الحضل توقف حكم .

أما التمييز الموضوعي البعبة فهو حل أوفق السألة . ويرى كينو أنه هو وحده الذي يمكه أن يحتق انقسم الصحيح بين الضروري والحادث والممكن ، ولكن على شرط أن تقبل تصور أو فكرة , حملية القانون ، ومنى حملية القانون : أن يطرد الحمكم طبقاً القانون عام معلوم ضروري . فاذا قانا ـ المسادن تتمدد بالحرارة ، فتحن أمام حكم ضروري، فهذا الحمكم يعبر عن شيء يمكن أن تعتبره كظهور القانون ، أو كتحقيق لقانون ـ وهو في الوقت نفسه يطبق تعطيقاً عاما غير محدود إنه ينطبق لا على ما نعرف من معادن ، بل وأيضاً على ما لم يكشف بعد منها . ولمكن إذا قاناكل الملوك الذين حكوا فرنسا في القرن الثامن عشر كانوا يدعون لويس ، كنا أمام تقرير لشيء ، ولكنا لا نعبر عن قانون ما ، إن القضية تشير لويس ، كنا أمام تقرير لشيء ، ولكنا لا نعبر عن قانون ما ، إن القضية تشير لي عدد عدود من الافراد حدث أن سحوا بلم واحد . إنه كان من الحشل أن تمكون أسماؤهم عتلفة ، وأن كونهم ملوكا لفرنسا لم يكن مرتبطا بأسمائهم ، وهذا ما يسمى بالحكم الفعلي أو الحكم بالفعل أو الحكم الفعل أو الحكم الفعل أو الحكم بالفعل أو الحكم الفعل أو الحكم بالفعل أو الحكم بالعمل أو الحكم بالفعل أو الحكم بالعم بالحكم بالعم بالحكم بال

أما الاحكام الممكة فصل إليها اذا وضعنا الحكم الآن مثلا: إن من الممكن الحصول على وردة ، ذات لون عتلف عمسا نعرف ، إذا استنبتنا أنواعا من البدور ، معنى هذا أنه ليس ثمة شيء في الطبيعة الداخلية الزهور ـ او في القوانين الله تعظم انتاج الورود ، ليس ثمت شيء يحمل هسندا عتما ، يقول كينز : إنه يكون لدينا حكم ضرورى ، إذا كانت غايتنا أن تعبر عن قانون ما يتصل بعنت الاشياء الى يصدق عليها المرضوع ، ويكون لدينا حكم تفريرى أو حسكم ضل إذا كانت غايقا أن تقرر حقيقة ، مثايزة عن إليات القانون أو تفيه ، ويمكون لونات عايقنا أن تقرر حقيقة ، مثايزة عن إليات القانون أو تفيه ، ويمكون

لدينا حـكم عڪن، إذا كانت غايتنا أن ننني، وأن ننكر قانونا بجمل تحقق الحراص لهذا الصنف غير بمكن .

و يلاحظ كينز أيضا أنه ينبغى الإنتباء إلى نوع من القضايا قد يعبر تعبيراً جزئياً عن سريان القانون ، فإذا قلتا - الثلث له ثلاث زوايا تسسادى قانمنين مل هذه القضية ضرورية ؟ لا شك أن في هذه القضية تعبيراً عن قانون لا يتغير، ولكن إذا قلنا هذا المثلث له ثلاث زوايا مساوية لقائمتين ، فهل هي تقريرية أم ضرورية؟ إن القضية الثانية لا تعبر عن قانون عام ، وإنما عن حقيقة توصلنا إليها بالقياس. إن الحل الصحيح هو أن الآخيرة تقريرية ولكن يمكن أن تضعها في صورة ضرورية حين نقول ، هذا الشكل - لكونه مثلنا فإن له زوايا بجرعها قائمتان ، فعملية القانون إذاً هي اتى تحدد لنا نوع الجهة في القضية . ونحن نحمل في أنفسنا تصوراً كاملا لصلة القانون.

غير أن الاعتراض الكبير الذي يوجه دائماً صد بحث الموجهات، فسيا يرى كينز \* هو أن صبغتها مادية ، وأن المنطق الصورى لا يشغل بها . ويرد كبنز على هذا بأن الاحكام الضرورية \_ هى فى معنى من المعانى \_ تدخل فى نطاق الإستقراء وذلك إذا كانت تتبع عملية القانون التي ذكر ناها، فحيئتذ يكون أساس الحكم المضرورى الملاحظة الفردية ، ثم مراحل الاستقراء الاخرى ، أى الانتقال من جزئيات إلى قوانين تحكم هذه الجزئيات : بما يتضمن الإنتقال من ملاحظة وتجريب وتحقيق ثم تعميم .

 اذا كانت كل منها تقريرية أو ضرورية . أو بمنى أدق اذا لم تكن مادة الفضية معروفة ثنا \* لا تستطيع أن تحكم بتقريرية الحكم أو ضروريته . ولكن برى كينز أن هذا يكون صحيحاً ، إذا تابعنا التقسيم التقليدى للقضايا . ونحن في أيدينا أن تفسر صور القضايا بحيث تستطيع أن نفسر الجهة ، وأن تجملها واضحة سوا. في اللغة المادية أو في اللغة المتعلقية ، فنجمل القضية س هر ب قضية تقريرية ، والقضية س من حيث هي ب قضية ضرورية ، إن الأولى لا تقوم على عملية القانون ، بينها النانية تقوم علىها .

اذا کان شیء ما هو س ، فهو ب کل س هی ب اذا کان شیء ما هو ف ، فقد یکون ب عیکنه

الاعتراض الوحيد الذي يرد على هذا التميز هو أن الفضية الكلية الموجسة ضرورية ، أو أن لها قوة الضرورية ، إنها تعبر عن عملية قانون ، فكيف يمكن اذاً القول بأنها تقريرية .

ويبحث كينز تطبيق الجهة على الاحكام المركبة . إن هذه الاحكام المكبة ، كما سنرى بسد ، تعبر علاقة ، تربط بين حكين . ينعلق أحدهما بالآخر يقول كينز و إنه لشيء واحد أن نقول إن حكين ينعلق أحدهما بالآخر ، يجيث لا يمكن أن يمكونا معا صادقين ، فيمكنا أن نصف القول الأول بأنه تقريرى ، والسماني أنه صرورى و فالحكم العنرورى اذاً يعبر عن علاقة بين شيء

وتاليه ، بين علة ومعلول . فشمة الزام اذاً لإثبات مســـدق قضية معيشة ، إذا سلمنا بصدق قضية أخرى أو بحموعة من الفضايا . وقد يستندهذا الإلزام على معاونة من قضايا أخرى معينة تركت غير ملفوظة .

و يلاحظ كينر أن ما ذكره عن الضرورة ينطبق أيضا على الإمكان ، فالحكم الممكن أيضا هو قضية مركبة ، تستبدل بها جهة الضرورة بجهة الإمكان ، ولكنها تنحقق أيضا في القضايا المركبة ، كما نلاحظ أيضا أنه في أي بحث للجهة ، يضمن الحكم الضروري والحكم الممكن كل ضها الآخر ، . . ما دام الحكم الواحد منها يتضمن نقيض الآمر (١٠) .

#### ٤ ـ نقد جوبلو لنظربة الموجهات الارسططاايسية والكانلية:

قلنا من قبل إن جوبلو لم يعرض لمسألة الموجهات عرضا مفصلا ، إنسه يعترف بما للموجهات من قيمة منطقية ، ولكه يرى فى الوقت عينه أنها لا تتصل بالحواص الصورية للحكم . فلا ينقد جوبلو اذاً الموجهات فى ذاتها ، وإنما ينقدها من حيث إنها ليست مبحناً صورياً على الإطلاق وسترى إلى أى مدنجح فى نقده وسنعرض لنقده أو بمعنى آخر لوجهة نظره فى الاحكام الثلاث .

الاحكام التقريرية : ذهب أصحاب مذهب الموجهات الى أن الحكم التقريرى يتوسط الحكين الضرورى والممكن ، فهو أقل درجة من الاول ، وأكثر درجة من الثانى . وأنه لا يتكون منطقيا إلا على أساس التجربة ، وإذا لم يتكون على أساس التجربة ، لم يكن حكا على الاطلاق . فلا ينبغى إذا أن تخلط الاحكام التعربة بأحكام القمل .

(1)

Keynes: Formal Logic, 68-91

يرى جوبلو أن الحكم إما أن يكون بجسرد تقرير بحت بسيط ، وحينتذ لا تكون له جهة ـ وإما أن نقرو أن دذا الحكم ليس ضرورياً ، وانه مع ذلك حكم ثابت ، وحينتذ يرتبط حكم ثان بالحكم الاول ، يقرر أن هذا الحكم ، لا تتحقق فيه الضرورة . وإما أن نقرر أن هـــذا الحكم يفرض بالضرورة على المقل ، لا بسبب إستدلال ، وإنما بسبب تجربة ، وهذا التقرر أيضاً هو حكم ثان يرتبط بالاول .

يتامل جوبلو: ما هو الحسكم الذي ندعوه حكما تقريرياً. هل هو الأول أى الحكم البسيط ؟ هل هو الثانى : وهو ما نصل إليه بحكم ثان له صفة مجبرة ؟ هل هو الثالث وهو ما نصل إليه بالتجربة ، ويحبيب بأنه لا توجد جهة في الحالة الأولى، وفي الحالتين الآخريتين يكون هناك حكمان : الجمة والمقول .

الاحكام الضرورية: والاحكام الضرورية هي أيضا تقرير \_ في إذاً تتاج ال حكم آخر يثب ضروريتها . ومنى هذا أنكلة الضرورة تحتـــاج وحدها الى ما يحققها . ويلاحظ جوبلو أن الاحكام الضرورية تحتمل الناحيتين النفي والإثبات . وقد قلنا من قبل إن كل حــــــكم ضرورى يتضمن حكما ممكناً ينقصه . فإذا قلنا أن (1) هي بالضرورة (ب) فانا أستطبع أن أجزم من ناحية \_ أن (1) ليست ب ، ومن ناحية أخرى إذا كان حقا أن (1) هي ناحية \_ أخرى إذا كان حقا أن (1) هي فليس هذا نماتجماً عن وضوح أول بديمي ، ولا نتيجة لاسباب مسلة . والمنزورة ليست إذا خاصية صورية ، ولكنهاهادة حكم آخر تضاف الى الاول.

 يحكم على ما هو موجود ، حكما ثابتا ، فإنه يغنهى إلى أن يعلق دائما حكمه أو بمنى آخر ، يغنهى إلى الشك ، ومع هذا فإن الذى يشك ، تكون لديه فحكرة الحكم الذى يقرم بوضه . إنه يفكر فيه ، ويصوغه بكل عناصره موضوعا وعمولا ورابطة . ولكن شيئاً واحداً فقط ينقعه ، هو الحكم بالفعل ، وهذا هو ماهية القضية نفسها ، انه يسأل ويستفهم ، ولكنه لا يحكم إنه لا يحبب لا ، بنعم ، ولا ، بلا ، وهما كافيان لنقل الإستفهام الى حكم . لكن الاستفهام في حد ذاته ليس حكما . والاحكام الممكنة ليست أحكاماً إستفهامية . انها أكثر من ذلك . إنك تسأل و ما هى الساعة الآن ، هذا حكم إسنفهاى . وهو في الحقيقة ليس حكما على الاطلاق . وهو يختلف عن أعتقد ، أظن ، أن السساعة كذا أو كذا ا أو بمعنى آخر إن هناك إختلافاً كبيرا بين أن نقسادل عن شيء ، وليس هذا حكما ، إنه لا يتضمن صدقاً أو كذباً ، وبين أن تبحث فسها إذا كان شيء ، مسيحا ، وأن ثبت أنه ممكن في شروط معينة وفي حدود معينة ،

ويقرر جوبلو أن الاحكام المكنة هي معرفة وجبل ، وتأكيد وشك ، في الآن عينه ، وهي استفهام وتقرير حكى . وتختلف عن الحمكم الإستفهامى في أن فيها ، حكما ، والفرق بين الضرورة والامكان هو أن الضرورة محول لحمكم ثان هو موضوع الحمكم الاول فهي ، حكم ثابت ، أو حكم يثبت ضرورة الأول ، بينها الامكان هو محمول حكم ثان موضوعه فكرة الحكم الأول ، ولا يمكن للامكان أن يعطى حكما ثابتا ،

 هذا ، وهذا الحكم الآخر متاير تماماً عن الحكم الآول . وأخيراً إن مرتبة الإمكان والاحتمال ومرتبة اليقين متايرة عن درجة الإعتقاد . وهذا يدل على أنا لسنا بصدد عاصية منطقية . إن المنطق يبحث الحكم في ذاته ، منفسلا عن موضوع الذي يحكم . أما من يتردد في الحكم ، فير لا يضعه على الاطلاق . أو أن المردد لا يصل إلى حكم على الاطلاق . أو يصل إلى حكم تاقص . ولا يبحث المنطق في هذا ؟ وإنما يبحث في هذا علم النفس. إن المنطق يقرر أن الحكم ، يكون ، أو ، لا يكون ، فاو ، لا يكون . أو الكذل ، يقرر حقيقة ،

ويرى جوبلو ، أنه لا توجد إذاً جهة للاحكام بل هناك أحكام للعبة ، ويقرر أن هذا لا يعنى أن المنطق بهمل بحث الضرورة والامكان . بل إن لهما دورهما في المنطق ، ولكن هذه الضرورة والامكان لا تتحقق في المنطق بذانها ... بل لا بد من حكم ثان يمين حقيقتها (١) .

وأخيراً . . . إننا نرى أن جوبلو حل مشكلة الموجهات المقدة فى المنطق في ينكر إطلاقا أن تمكون الموجهات تعبيرا بأى صوره كانت هن الحواص الصورية للاحكام . ولكن المنطق بهتم بفكرتى الضرورة والاسكان فيهها ، ومانان الفكرتان تنخفان بواسطة حكم ثان ، يقرر إذا كان الحكم ضروريا أر عكاً .

و - رأى تربكو: أثرت نظرية جــــوبلو فى منطق يتابع المنطق
 الارسططاليسي متابعة كاملة \_ هو تربكو . فيقرر أيضا أن الفضية الموجهة

Goblot : Traité, p.p. 159 - 165 (1)

نحتوى حكمين متمايزين ـ المقول وموضوعه نسبة محمول إلى موضسوع ، والجهسسة وهي التي تعجر عن جهة الحمل . فاذا قانا ـ إن من الضرورى أن زيداحي ـ و من المقدورى أن ، . هي الجهة ، وزيداحي . هي المقدول . فينتج من هذا أن كل قضية موجهة تنحل إلى قضيتين بسيطنين الواحدة تتملق بالموضوع والثانية تعمل جكما على الحكم السابق الذي تعجر عنه القضية الأولى .

رى من هذا أن نظرية جوبلو قد استقرت فى آخر كتاب عن المنطق الصورى وأنها قبلت كحل لمشكلة المرجمات المعقدة ، هل هى بحث منطق أم لا ؟ هل تمهر عن صورة القضية أو مادتها (١) .

تمين عدد الموجهات : حاول مناطقة الصور الوسطى - مسيحين وسلين المين عدد الموجهات ، وتختلف قوائمهم اختلافات عرضية . ولكن فى ضوء النظرة الجديدة ، أى باعتبار الموجهات - مكونة من حكين ، جبة وقضية ، أو جبة ومقول - يكون لدينا ١٦ نوعا من الموجهات : إن كل جبة يمكن أن تتذكل بأربع صور - الامكان والامتناع ، والحدوث ( الاحتمال ) والضرورة ، وكل جبة يمكن أن تكون موجبة أو سالبة ، فيكون لدينا اذا تمانية ارتباطات والحكم أو المقول من ناحيته اما أن يكون موجبا واما أن يكون سالبا وهذا يعطى مع ارتباطات الجهة النمانية سته عشر ضربا ، وهذه الاضرب الستة عشر هي الآنية مع ملاحظة أن الملامة + تشير الى الانجاب والعلامة - تشير الى السلب .

Tricot : Traitè, p. 136. (1)

أما معنى الرموز A.I.E.U فهي ا

٨ ثمن جهة موجة ومقولا موجا ٤ ثمن جهة موجة ومقولا سالبا ١
 ثمن جهة سالبة ومقولا موجا ١٤ تمن جهة سالبة ومقولا سالبا .

أما مختف أنواع أحكام الامكان والاحتمال والامتناع ، فلن تخوض فبها في مذا الكتاب وقد أوسمتها الكتب للعربية القديمة التي بين أيدينا عثا ، وأما في الكتب الاوروبية ، فيرمرجع لها كتاب Rondelet ، ولم تضف الابحاث الجديدة إلى التراث الارسططاليسي أو المدرسي شيئا يذكر ، بل كانت كلها في هذا الطاق .

## الفصي لالثالث

## كم الموضوع

نظربة الاحكام الكاية والاحكام الجزئية من وجهة نظر , كم الموضوع ,

سنبحث في هذا النصل الاحكام والقضايا من ناحية كم الموضوع وأول ما نلقاء في هذا البحث هو تقسم أرسطو . وقد قسم أرسطو القضايا \_ من هذه الناحية \_ إلى أربعة أنواع : 1 \_ القضايا الكلية : وهي القضايا التي تنظر فيها إلى الموضوع في كل ما صدقه ، وهي ذات سور هو كل والمثال المقهور لها \_ كل إنسان فان . ٧ \_ القضايا الجرائية : وهي القضايا التي تنظر فيها إلى الموضوع في بعض ما صدقه وهي ذات سور هو بعض ، وشالها بعض الناس أذكياء . ٣ \_ القضايا المهملة : وهي الفضايا التي يخلو موضوعها من ناحية الإشارةالي الكية أي لا سور لها ، وشالها : الإنسان متحرك . ٤ \_ القضايا الشخصية ، وموضوعها في دو وشالها زيد إنسان .

هذه هي قائمة الفضايا الأرسططاليسية من وجهة نظر وكم الموضوع..ولكن هل الفضايا المهملة والفضايا التخصية هي أقسام قائمة بذاتها أم يمكن ردها إلى القسمين الرعيسين : الفضايا الكلية والقضايا الجزئية؟

أما النصايا المهملة فلا تكون صنفا فائها بذانها، وانما هي تتبع السياق أو تتبع قصد من يتلفظ بها. فإذا قلت شلا؛ الإنسان فان، وأقصد بهذا المعنى العام المعخلوق الناطق أو الإنسان من حيث هو إنسان ، فهمذه القضية أو هذا الحكم كلى لأنه يساوى تماما ؛ كل إنساز فان ، ولكن إذا قصدنا بالإنسان فان ، إنسان واحدا معينا ، فالحكم جزق . ويرى ماديتان أنسا تنظر إلى الموضوع الكلى ــ كالإنسان مثلا ــ من حيث هو واحد، لا بحسب الوجود الذي الدق الاشياء ولكن بحسب الوحدة الى له في العقل ، وهذا ما يجمله بحدد الفضية الى يستخدم فيها ، على أنها جزئية . فلا نأخذ الإنسان إذاً من حيث هو مفهوم ، له صفات ، ويصدق على عدد غير محدود من الافراد. وهنا يكون الحل عليه كليا ، بل نأخذه باعباره وحدة عقلية ، نعبر عن موضوع جزئي في قضية جزئية .

أما الفضايا الشخصية ، قإن أرسطو والمناطقة التقليديين من بعده ، يتفقون على اعتبارها قضية كلية . وذلك أن المحمول يحمل على كل الموضوع ، ونحن ننظر إلى الموضوع فى كل ما صدقه فى الفضيتين الكلية والشخصية ، وكانت \_ وقد وضع الحكم النخصى \_ كنوع ثالث من أنواع الاحكام من ناحية ، كم الموضوع ، \_ وافق على هذا الرد ، لان الموضوع فى الفضية الشخصية وحدة لا تتجزأ ، وحينئذ يكون الحل على كل هذه الوحدة ، فهى إذا قصية كلية .

غير أن هذه النظرة النقلدية للقضية الشخصية ليست صحيحة إطسلاقا ،
فلا يمكن ردها إلى قضية كلية ، لانه لا يتحقق فيها كل خصائص القضية الكلية ،
ونحن لسطيع إجراء عملية تقابل في الفضية الكلية ، فهل نستطيع هسدذا في القضية
الشخصية ، إن التعريف الكلاسيكي للتناقض لا يمكن تطبيقه على القضايا ويلاحظ
لاشيلييه أن المقدمة الكبرى في الشكل الأول من القياس لا يمكن أن تكون إلا
كلية ، وتستبعد القضية الشخصية استبعاداً ناماً .

هذه الملاحظات لا تمنع مطلقاً من اعتبار انقسام النصايا والإحكام من ناحية الكم إلى قسمين كبيرين هما : 1) القصايا الكلية . 2) القصايا الجرئيسة والقصايا ـ من ناحية الكم ـ ذات سور . فسور الكلية الموجبة كل ، وما في معناها والسالبة ـ لاواحد من ـ أو ـ لاشيء من ـ والجرئية الموجبة ـ بعض ـ ، والسالبة ـ ليس بعض ـ وليس كل

تقسيم لاشيلييه الفضايا وتحليله لها : لمل لاشيلييه من أدق المناطقة المحدثين محنا المنطق الصورى ، وقد وهم فى بحث له عن القضيسة والقياس ... تصفيفا جديداً الفضايا ، أصليا ومبتدها فى جزء كبير منه ، ومستندا على مميزات جديدة وأنواع أخرى القضايا .

القضايا الشخصية : وهى التي موضوعها على العموم وليس بالضرورة الم علم ـ ولهذه القضايا صفتان أساسيتان أولها : أن الإيجاب مباشر فليس ثمة مكان تتدخل فيه أية فكرة أخرى بين الموضوع والمحمول ، فإذا قلنها : ويد إنسان ، فإننا نقصد بالحل هنا حل الإنسانية على زيد هذا . ثانيتها : هذه القضية تعبر عن فعل ، عن شيء واقمى ، عن قيمة محسوسة معينة ، عن ارتباط عرضى .

٢) الفضايا الجمية الكلية : ومثالها ـ كل أفراد الآسرة أذكيا. ، فهن إذاً عمومة من الفضايا الشخصية ، فإذا رمزنا للا ـ ـ ـ بالحرف (١) ، كانت (١) تقسل أو تساوى ١ + ب + ع ... الغ ولهده الفضية الحصائص الآتية :

أولا ـ الإيجاب هنا غير مباشر في الطاهر ، لأن بين 1 ، ب ، ج والصفة التي يعبر عنها المحمول ـ أذكياء ـ توجد العكرة (1) ، فأفراد الاسرة أذكياء من حيث إنهم أفراد فيها . ثانيا ـ الفضية تعبر عن فعل ، فســـلا يوجد بين صفة المحمول وبين الموضوع أى رباط ضرورى . ثالثا ـــ القضية معينة ، ذلك لأن كل المجموعة موجودة في الموضوع .

ع) القضايا الجمعية الجزئية \_ ومنالها : بعض أفراد هذه الاسرة أذكيا. ومتعلون (أولا) الإمجاب هنا مباشر بمنى موضوعى . (ثانيا) الفضية تعبر كذلك عن مجسرد واقعة بدون رباط ضرورى أو جوهرى . (ثالثا) إنها غير معينة لاننا لا نجد إلا عالما واحدا في المجموعة الكلية لافسراد الاسرة ، بينها الآخرون غير علما.

القضايا السكلية أو العامة المعينة وسالها: الإنسان أو كل إنسان فان. وخصائصها هي كا بأني (1) الإثبات غير مباشر، وذلك أن الحل فيها على عدد غير عدود من الموجودات، منظورا إليه لا كجموعة، ولكن كأفسراد غير عصورين و وينتج من هذا معيان: مني القسانون عفة الإنسان تتضمن صفة الفان و ومعني مادي وافتراضي، إذا كان هذا الموجود إنسانا ، فهو فان. فالفضية إذن غير مباشرة ، فلكي نثبت هذه الفضية ، لابد من أن تتضمن عسددا غير عدود بالقوة من الاقيسة ، لكي نثبت صحبا ، فإثباتها إذا يأتي بطريق غير مباشر . (ب) ينتج عن هذا أن القضية الكلية هي تعير عن قانون ، عن وباط ضروري وأنها تقدم لنا صفة علمية بمني الكلمة (ج) هذه القضية معينة ، لانا نظر إلى ماغنويه في كبته .

لاننا نظر إلى ماغنويه في كبته .

ه) القضايا الجزئية أو العامة اللامعية ـ ومثالها بعض الناس مخلصون .
 أولا ـ هذه القضية هي مرادمة للقضية الآية : إن إنسانا ما يمكر .
 أولا ـ عظما ـ حى ولو لم أكن أعـــلم هذا . والاثبات هنا غير مباشر ،
 ولكر . بشكل مختلف عن إثبات محول القضية الكلية ـ فني القضية الكلية .

تستخدم صفة الإنسان كحد أوسط بين إنسان ما وبين تصور الفسانين وفي القضية الجزئية . الإنسان (۱) هو الذي يمكن ويفترض أن توجد فيه صفة الإخلاص مع صفة الإنسان . ثانيها ـ القضية الجزئية تعبر عن قانون وعن فصل في الآن نفسه . هي تعبر عن قانون ولكن في صورة سلية ، فالقضية تعلى أن صفسة الإنسان لا تستبعد صفة الاخلاص . وهي تعبر عن فعل وواقعة ، وهي تشكون حينتد من تطابق بحت في الوجود عمكن ولكنه ليس بالفعل . ثالثا ـ هي قضية غير معين كمهوعة .

هذا هو مذهب لاشيليه ، لاشك أن فيه طرافية وإبداها ، غير أنها إذا طبقنا المنطق الكلاميكي على نقسيات القضايا عنده ، لوصلنا إلى النتائج الآية : 1 ) القضايا الكلية والشخصية والجمية الكلية : هي القضايا السكلية في المنطق المكلاميكي . ٢) القضايا الجزئية والجمية الجزئية : تكون صنف الجزئيات .

غير أن لاشيليه لم يقبل هذه الردود .والسبب الهام لعدم قبوله إياها ، هو أنه يعتقد أن القضية الشخصية لا يمكن ردها للقضية السكلية ، للدور الذي تقوم به القضية السكلية كمقدمة كلية فى الشكل الأول القياس . والأمر كذلك فيها يخص القضايا الجمية الكلية .

غير أن تصنيف لاشباييه ـ بالرغم من طرافته وعمقه ـ لا يخلو من مآخذ . فهو أولا نظر الفضية في مادتها أكثر منها في صورتها ، ونحن هنا بصدد الحواص الصورية الفضايا . وثانياً إن الفصايا الجــــزئية ، ليست فضايا جمعية حقيقية ، حيث إن الموضوح لا ينظر إليه فيها من ناحية جمعية (٢) .

Lachelier: Etude sur le syllogisme p. 46 (1)

Tricot - Traite, p. 115 - 117 (4)

تحليل جوبلو لنظرية الحكم: يرى جوبلو أن الحكم يكون كليا إذا حلنا المحمول إما إيجـابا وإما سلباً على كل ماصدق الموضوع ، وجزئيا إذا كان جوراً غير معين من ماصدق الموضوع ، وجزئيا إذا كان جمعيا أو عاما وذلك إذا كان يشير على التوال إما إلى فرد واحد بذاته ، أو إلى بحوعة محدودة من الافـراد أو إلى صنف أو نوع غير محدودين وإذا كان الممرضوع شنصيا ، لا يحكون الحكم إلاكليا . ويستخلص جوبلو من هذا وأننا نسمى كمية الاحكام الحاصة التي تجعلها إما كليــة وإما جزئية . ونسمى ماصدق الاحكام الحاصة التي تجعلها إما شخصية أو جمعية عامة . والماصدق اليس خاصية صورية بحنه تماها للحكم ، حيث إله يستند على طبيعة الموضوع ، ولا يتوافق مع الكم ، لان كل حكم شخصي هو كلى ، وأن كل حكم جزئى له موضوع جمعي أو عام ، .

والعدود الجمية دور هام مختلف تقوم به فى القصايا . وقد يكون لجموعة عدودة من الموضوعات ـ كمجوعة ـ من الصفات ما لا يحكون لجموعة الأفراد التى يدخلون فى هذه المجموعة فالمجموعة هناكلها تعتبر موضوعا واحدا ولا بهم اطلاقا أن تكون هذه المجموعة مفسردة و المجلس البلدي ، أو جما وأما ما له أكبر الاهمية ، هو أن ما يثبت أو يننى أي يتملق بالمجموعة لا بالافراد ، فإذا قانا مثلا أصاء المجالس البلدية ناقشت بالأمس هذه المسألة ، فنحر ن صل إلى حكم جزئى ، وهذا على عكس ما قلنا وإن أعضاء المجالس البلدية اقترعوا على مسألة من المسائل » إن هذا فعل جلس بلدى نأخذه ككل غير منقسم ، أى نأخذه كوحدة .

ويلاحظ جوبلو أيضا أن حدا ما .. قد يكون جمميا في استعاله العادى ...

عكن أن يكون عاما بالعرض ، إذا استمناه بدون النظر إلى المجموعة المتناهية من الموضوعات التي ينطبق عليها ، وإنما إذا نظرنا إلى الصفحة المشتركة بين هذه الموضوعات التي ينطبق فقتلا إذا قلنا إن أعضاء المجالس البلدية شخصيات ذات تأثير في البلدة ، فهذا الحكم عام إذا أردنا أن نقول إنه يرتبط بصفة عضو بجلس بلدى ، بصفة تعنى أن له تأثيرا أو سلطة أدبية معينة ، وهذا الحكم جمى ، إذا قررنا أن كل واحد من الافسراد الذين هم أعضاء في المجالس البلدية ، وهو في الوقت عبد شخصية ذات نفوذ.

و لجو بنو تفريق ممتاز بين الحكم الجمى والحسكم العام ، ان الحكم الجمى يستند على الاحكام الشخصية التي يجمعها ، إن المحمول قد يثبت أو ينني على كل المجموعات الفردية ، وهذا هو المحموعات الفردية ، وهذا هو الاستقراء الصورى ليس إلا إحصاء جمعيا لقضايا الاستقراء الصورى ، والاستقسراء الصورى ليس إلا إحصاء جمعيا لقضايا لا يطنا شيئا جديدا ، لأنه لكى فصل إلى الحكم الجمعي مثبت أو مؤكد ، ينبغي أن تكون كل الاحسكام الشخصية التي يتضنها الحكم الجمعي مثبة أو متضنة البينين والنبات المتضن في الحكم الجمعي . أما الحكم الكلى فليس احصاءاً شاملا قاعلى استقراء تام للقضايا الشخصية ، والما يقوم على فكرة التمديم ، قالمصول عن الجنس ، فإذا استخرجنا أى حكم شخصى من الاحكام الكلية بواسطة عن الحياس ، فنحن نصل إلى شء جديد ، قد لا يكون مستخدما بالضرورة في الحكم الكلى كحكم كلى .

فالاستقراء الصورى أو الارسططاليسي يعطى أحكاما كلية ، قد تكون

مقدمات كبرى فى أقيمة مر الدكل الأول والثانى ، أقيمة ظاهمسرة فقط ، لا تستخدم إلا لكى تجد فى المقدمات الكبرى التى تحتويها أحسكاماً معروفة من قبل . بينها الاستقراء الباكونى والاستدلال عامة يمدنا بأحكام عامة ، هى مقدمات الانيمة قبد وهذه الانيمة إذا لم تكن هى بذاتها برهنة استدلالية ، فهى عنصر ضرورى لكل برهنة استدلالية ، أن

Goblot - Traité, p. p. 176 - 178 (1)

## ا*لفصيش لالرابع* كيف الاحكام

#### نظرية الاحكام الموجبة والاحكام السالبة من وجهة نظركيف الرابطة

#### ١ - تظرية لاشيلييه في القضايا الموجبة والسالبة :

وضع لاشبليه آراء عميقة عن أهمية العلاقات المتبادلة بين القضايا الموجبة والفضايا السالبة ، سنعرض لهما في امجاز .

يرى الاثيلية أن الفضية السالبة هي الني البسيط المفضية الموجة المتطابقة مما . فثلا إذا قلنا زيد كريم ، هؤن الفضية السالبة هي زيد ليس بكريم . هذا النوع من السلب يسمية الاثيلية بحقائق الفعل . فالقضية الموجبة ترس إلى التعبير عن حقيقة فعلية ، بينها الفضية السالبة هي مجرد نقيض لها . وعلى هذا الا يمكون القضية السالبة أية قيمة خاصة .

غير أن لاشيلييه يرى أن للفضايا الــالبة قيمة بذاتها ، وأنها تعسج عن حقيقة ،كما تعبر أية قطية موجة ، فالفضايا الــكلية تعبر عن حقائق عامة ، لها صبغة القانون، أو هي قانونهام يعبر عن حقيقة كلية . والسالبة كالموجبة في هذا . فسواء إذا قلنا : كل إنسان فان أولا واحد من الناس بخالد ـ كل منها تعبر عن قانون مطرد، وليس تمة فرق بين الاثنين .

فإذا إنتقانا إلى القضية الجرئية الموجبة ، فيرى لاشيلييه أنها تدلى بمعنى سالب، كأية قضية سالبة . فإذا أردنا أن نعبر عن نقض الدكلية السالبة التي ذكر ناها ، فنقول بعض الناس خالدون ، فإننا في الحقيقة قضع سلبا. أي تنقص القانون العام الذي قررته الفضية الدكلية السالبة بمكم جرئي .

ويلخص لاشبليه فكرته هذه فيا بدأنى: إذكدا بصدد قضايا لا ريد أن تعطيبا غير حقائق فعلية ، أو لا ريد أن نجعلها تدبر إلا عن حقائق فعلية ، في هذه الحالة تكون القضايا الصادقة هي الموجة فقط . ولا تكون السالجة إلا سلبا للموجة . وأما إذاكنا بصدد قضايا كلية وجزئية ، منظوراً إليها من ناحية أنها تعبر عن قانون عام ، فإن الفصايا الكلية يكون لها قيمة سالبة \_ حتى في صورتها الموجة .

وأخيرا يلاحظ لاشبلبيه أن قصية ما لايجب أن تنفصل عن القياس التي تكون جزءاً منه ، وأن قيمتها الموجبة أوالسالبة تستند على علاقة القضية بالمقدمة الكبرى تبعا لضرورات البرهنة .

إن نظرية لاشيليه مى تحليل رائع لفكرة الإيجاب والسلب وترددهما فى القضايا الكلية والجزئية . فما لاشك فيه أن الكلية السابة تسبرعن فانون عام، كما تعبر الملاجبة مى سالبة أو تعبر عرب سلب؟ أو هى دائمًا نقض أو تصاد لمكلية سالبة : إذا قلمًا \_ بعض الناس

متعلمون ، هل هي نقض أو ضد المكلية السالبة ؛ لا واحد من الناس بمتصلم ؟ أو هي نقض أو صد الكلية الموجبة : كل الناس متعلمون أو كل الناس جاهلون ؟ وثمة إشكال آخر : هل نحن نبدأ بالقانون العـام ، كل الناس متعلمون . أولا واحد من الناس بمنعلم ، ثم نحاول قعتيق جزئيات ما فيه . أو بمني آخر ، نرى ما يقضمنه من أحكام جزئية ، أم نبدأ بالاحكام الجزئية ، فنصل إلى أن بعض باحصاء شامل ، أن البعض من الناس متعمل ، والبعض الآخر كذلك ، حتى نصل إلى أن هذه الابعاض التي تكون الكل، ينطبق عليها جميعاً محمول واحد . فصل إلى الحسكم الكلي العام . فإن معني هذا أننا سندخل إماق أبحاث سيكولوجية ، وإما في أمحاث تجربية . الأولى لا تعنيفا في محننا في المنعلق ، والثانية تقودنا إلى البحث في مادة القضة . وفي الحق إن بحث لاشبلميه ، إندا هو بحث في مبادة القضية، وليس على الإطلاق عثا في خواصها الصورية وقد أخطأ في هذا، في هذه الناحية ، ناحية الكيفية في الاحكام ، كما أخطأ نفس الحطأ ، في ناحية الكمية في الاحكام ، محث كلتا الناحسين من وجية مادية .

قيمة المحمول في القضايا الموجة والقضايا السالية : وقد وضم المنطق الكلاسيكي مبدأين يقومان بدور هام في نظرية القضية عامة وفي نظرية المكس المستوى . أما المبدأ لاول هو: يكون المحمول جزئما في كل قضية موجبة . أي أن المحمول بحمل فقط على جزء من ماصدقه هو . فمثلا إذا قلنا : كل إنسان فان فإن معنى القضية أن كل إنسان من بعض الفاتين . فالنوع الإنسان بندرج مع غيده من أنواح تحت جنس عام هو و الفان ي . أما المبدأ الثاني فهو : في كل

#### ١ ـ رد القضايا السالبة إلى موجبة :

رأينا أن لاشيليبه لم يعط للقضايا الموجبة أو السالبة إلا قيمة نسبية . فكل قضية موجبة في رأيه يمكن أن تمكون سالبة . والممكن صحيح أيضا، ومع ذلك فانه لم يشكر تمييز أوسطو بين الفضايا الموجبة والسالبة . ولكن بعض المناطقة أفكر وجود قضايا سالبة . وأهم مؤلاء المناطقة رونفييه ودى مورجسان وبرجسون في العصور الحديثة . ولا نجد في العصور القديمة والوسطى سوى عاولة نادرة السيروردي يعيد فيها جميع أنواع الفضايا إلى قضية واحدة هي القضية الكلية الموجدة الضرورية ويسميها بالبنانة (۱) .

#### ۲ ـ نظریات رونفییه ودی مورجان وبرجسون :

و رى دى مورجان ـ كما رأينا من قبل ـ أنه لا توجد علاقة إلا بين أسماء

<sup>(</sup>١) السيروردي : حكمة الاشراق س ٧١ - ٢٦

ولا توجد إطلاقا علاقة بين أفكار . واستنج دى مورجان من هــــــذا أن كل الفضايا موجة . فإذا كانت السوالب هى فقط أعراضاً لفرية أو تعبيرات لفوية بسيطة ، أمكن اذاً التعبير عنها فى ألفاظ موجبة . فكل اسم سالب يعبر عنه باسم موجب ، ولا محل إطلاقا لوجود قضايا سالبة .

أما برجسون فقد عرض للأحكام السالبة وقيمتها في كتابه ﴿ النطور المبدع، وهو بصدد تحليل بارح ولفكرة العدم ، فرد الاحكام الـالبة إلى أحكام موجبة ، وأنكر وجودتصورات سالبة في العقل. يقول و إن السلب هو إثبات من الدرجة الثانية ، إن الفضية الموجبة تعر عن حكم محمل على شيء ، بينها القضية السالبة تحمل على حكم ، أى هي نثبت حكماً ، حمل صفة بالإبجاب على موضوع فإذا قلت ، هذه اللوحة ليست بيضاء ، ، فلا أربد أن أعبر عن حكم يقرر أن اللوحة بأنها ليست بيضاء . أنا لا أدرك العدم أولا أدرك غياب فكرة وإنما أنا أحكم على حكم يقرر أن الوحة بيضاء .وعلاوة على هذا يدخل في كل حكم سالب عنصر اجتهاهي، يتجاوز المنطق والفكر من حيت هما منطق وفكر : فللسلب إذا ماهية اجتماعية وتربوية ، وذلك لانعمله هو أن يجيب على حكم إما ملفوظاً وإما بالقوة عند شخص؟خر . فليسالحكم السالب إذن من حيث هوسلبأنة فيمة منطقية فذاته وهولا بكون إلا فصف فعل عقلي ، بينها نترك الصف الآخر غير معين ، فعل الشخص الآخر الذي يوجه الحـكم إليه ، أن يعين هذا النصف الآخر غير المعين ، فالحـكم السالب اذاً لاقيمة له فعلة .

وينتمى برجسون الى الغول بأنه لا توجد أحكام سالبة ولا أفكار سالبة وليس فى العقل لا وجود لفسير الموجود . ويستخرج برجسون نتائج ميتافيزيقية من تحليله وعلى الحصوص النتيجة التى تقول : إن العدم هو فكرة مزهومة لا وجود لها .

#### ۳ ـ نقد نظریات رونفییه ودی مورجان وبرجسون :

إن النظريات الثلاث وخاصة نظرية برجسون هي نظريات سيكلوجية أكثر من أرب تكون منطقية . إنها تبحث في مادة القضايا فقط لا في صورتها ، ويلاحظ ملاحظة في غاية الأهمية : وهي أنه حتى إذا كانت هذه النظريات ذات صبغة منطقية ، فإن رد القضايا السالبة إلى الموجبة إنما هو تلاعب لفظى أو هو تبسيط لفظى ظاهر . وقد تنبه جون استيوارت مل إلى هذا من قبل ورأى أن هذا الرد هو أمر لفرى . وأن التمييز الرئيسي هو بين وافعة ولا وجسود هذه الواقعة ، بين رؤية شيء وعدم رؤيته، بين قيصر ميت وقيصر غير ميت ،

وليس من الدقة أن يقول برجسون إن الحكم السسالب هو حكم تربوى واجتهاى . وقد عبر جوبلو عن هذا فى صورة أدق حين قال و إذا قلنا إن الحكم السالب جدل وخطابى ، فإن الصفة تنطبق على الاحكام الموجبة أيسنا فهى أحياناً جدلية وخطابية أو تربوية واجتهاعية ، إن الموجبة أو السالبة تستخدم إما بالقوة وإما بالفصل لنقض حقيقة ما ، فكل منها تستخدم فيه الاخرى . ويقرر جوبلو أن كل حكم موجب أو سالب يتضمن وفض حكم مناقض ، (١)

Tricot : Traité, pp. 118-123 (1)

#### ١٤ عكام اللا محدودة :

يوجد بمانب الاحكام الموجبة والاحكام السالبة نوع ثالث من الاحكام المحدول سمى بالاحكام اللا محدودة ، والساب فيه لا يكون سلبا الراجلة ، ولكن للحدول فقول مثلا: النفس هي غير فانية . وقد كان أرسطو أول من تنبه إلى وجدود أسماء غير محدودة ، ويبدو أنه قبل أيضا وجود نضايا غير محدودة ، لان أداة النفي يمكن أن تلحق إما بالراجلة وإما بالمحمول ، ولكن كانت أول من وضعها أن هذه الاحكام لا تعنى على الإطلاق المنطق الصورى بل أدخلت في مباحث المنطق المتساورى بل أدخلت في مباحث المنطق المتساى أو هي منه ، ويوافق كانت نفسه بقية المناطقة في أنه يجب اخراجها من مجال المنطق الصورى البحت .

وبرى هاملان أنه لا مكان لها في المعلق الصورى، لانها تجهل معنى النق وذلك حين تحمل السلب على حد ، وجهل حمله على الرابطة . هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى إن من الواضع أن اثبات صفة منفية ( اهى لاب ) يوازى سلب صفة موجة ( اليست ب ) . فالفرق إذاً هو صناعة لفظية ، أمر لفوى ، يستند على خصائص لفوية تبيح استخدام كلمات سالية هي تمبير في الحقيقة عن أضكار موجة .

أما الاستاذ جوبلو ، فيرى أن الاحكام اللا محدودة من أيضا من مباحث المنطق المتساى . وأن حل هذه المسألة يقوم عل أساس النظر فى المحمول ، هل هو تصور موجب أو سالب ، فإذا كان سالبا وكانت الرابطة موجب ، سمى المحكم لا محدوداً ووصلنا إلى هذا النم الثالث . ونحن نرى فى إستمالنا السادى الفقة كثيراً من المحدولات تحمل نفيا أو عدما أو تحديداً . إنها إما سالبسة وإما

تحمل معنى السلب • وعا لا شك فيه أنه من المكن أن نعدل السلب إلى الرابطة أو إلى الفعل . ولكن مما لا شك فيه أن نجد في اللغة كثيرًا من استمالات الالفاظ المحدودة والقضايا المحدودة وقد نتج عن قبول القضيايا أو الاحكام . اللاعدودة أربعة أنواع من الاحكام .

۱ ـ حـکم موجب ذر محمول موجب ا هی ۱. ۲ ـ حـکم سالب ذر محمول موجب الیست هی ب. ۳ ـ حـکم موجب ذر محمول سـالب ا هی ۱۷.

٤ - حكم سالب ذر محمول سالب اليست ب .

يرى جوبلو أن هناك إذاً أربعة انواع من الفضايا فى باب الكيفية لاثلاثة ، بل قد يكون أكثر .

ويرى جوبلو أن القضايا من النوع الرابع كثيرة الإستمال. ويعطى مثالا على هذا النوع المثالان الآنين: هذه المسألة ليست بضير ذات أهمية، وهذه الحادثة ليس من المستحيل أن تحدث ، في هذين المثالين نجد صورة الفضيسة المست لا ب متحققة . وهذه القضية هي إثبات في صورة اعتراض صد اعتراض صد اثبات . ويلاحظ أن قائمة القضايا التي تشير اليها هذه القضية غير محدودة وكذلك إذا قلنا . هذه اللفة ليست عالية من عدم المجاملة ، فإن نفس الصور لا تتحقق فيها . ومن الواضح أن القضية الثالثة لا تختلف إلا في صورتها اللفظية عن القضية الثانية . إنهما تعبران عن نفس الحكم . والحلاف أيضياً لفظي بين القضية الثانية . إنهما تعبران عن نفس الحكم . والحلاف أيضياً لفظي بين عبد عبد فيها زوجان من الصفات يجملان من السهولة بمكان موغ الحكم الواحد العضية موجة وإما بقضية سالة . فن هذه الأشلة المكافوا حد الها بقضية موجة وإما بقضية سالة . فن هذه الأشلة lgal - Inegal

( منساوی وغیر منسساری) أو Mertel, Immortel ( فان وخالد ) Juste, Injuste ( عادل وغیر عادل ) وقد یکون أحد هذین التعبیرین أکثر وضوحا وأکثر استمالامن الآخر.

يستتج جوبلو أن المسألة لفظية ، وأن الفضية الثالثة تعود إلى الثانية والرابعة إلى الأولى . فليس تمة إذا إلا نوعان من القضايا أو من الاحكام، الحكم الموجب والحسكم السالب . الاول هو إثبات صفة موجة ، والثاني هو نني صفة موجة . ولا حاجة على الإطلاق إلى افتراض وجود نوع ثالث من الاحكام هو الاحكام اللا محدودة ، إنها فقط تناج تحليل لغوى افظي غير منطق (١٠).

Goblot - Traité. p. 182 (1)

# الفصيل السأدس

## نظرية كم المحمول

### الاحكام منظوراً إليها من وجهة نظركم الموضوع وكيف الراجلة وكم المحمول

أقام المنطق الكلاسيكي تقسيم الفضايا التقليدي الى المحصورات الأربع على أساس النظرة الى كم الموضوع ، وأهمسل النظرة الى كم المحصول ، ولكن المنطق الإنجليزي هاملتون تقدم بنظرية في كم المحمول ، حاول بهما فها يظن أن يتلاق نقصا في الاحكام والقضايا التقليدية ، وسنعرض لهذه النظرية وما وجه إليهما من إنتقادات .

حاول و هاملتون و متابعا وكانت و أن يعرف المنطق أو التحليل الجديد كمل صورى محمد و عجر دا من كل تجربة و وفاتما فقط بقوانين الفكر الفسرورية بدون أن يستمد شيئا من الحدس أو المعرفة المباشرة و فليس التحليل الجديد من موضوع سوى قوانين الفكر كابا و سواء أكانت مصرحة أو متضفة و تدخل في موضوع المنطق و ولحدا السبب و منابعا لجورج بغنام ومنفقا معطو مسون، ودى مورجان حاول هاملتون أن يرفع المنطق الارسطماليسي إلى درجة من الكال و ذلك يتخليمه من العناصر المخفية أو المطاوبة التي تحتويها القضية والقباس وقد خصص معظم جهده العقل لتحليل القضية ، فاسترعى نظره أن المنطق الكلاسيكي أهمل النظرة إلى كم المحمول والسبب في هذا صد

هاملتون ـ أننا نقيم في الواقع نظرية النصور على أساس المفهوم ، وإذا فعلما هذا . أهما النظرة إلى كم المحمول، إذا كونا القضية أوالحكم من هذهالتصورات .ولكن هل يمكننا إهمال النظرة إلى كم المحمول إذ قلنا مثلا . الإنسان ـ من بين الحيوانات ـ هو وحده الناطق ـ هل نستطيع أن نستبعد المتبعاداً أوليب ا من تحليلنا كم المحمول؟ إنه من ناحية المبدأ ، وفي جميع الاحوال بلا استثناء نحن تأخذ في اعتبارنا كم المحمول ، وإن كان يحدث هذا ضمنا لا تصريحا ، كما أننا نفكر من ناحية الما صدق، كما نفكر من ناحية المفهوم تماما إذا حملنا محمرلا على موضوع أليس يعنى هذا أننـا نفكر في للمرضوع وقضعه تحت فكرة عامة معينة ؟ وذلك لان التصور هو صفة عامة لجموعة من الافراد، ففهوم الكثرة أوالتصنيف الما صدق منضن \_ من حيث المبدأ في كل حكم فإذا حلانا أية تضية ، فانه يجب أن نعلم إلى أى صنف من الامناف، أو الى أى جزء من هـذا الصنف، ينتمي المرضوع. وبنتج عن هـذا إقامة مساواة حقيقية رياضية بين كمة المحمول وكمية الموضوع ، وفى هذه يكون حــدا القضية مطردن فتصير القضية المدرسية الموجبة معادلة ، تحل فيها علامة المساراة 🏣 مكان الرابطة . أما الفضية السالبة فتعبر ـ على العكس ـ عن إمتاع أو إستحالة وضع القضية في هذه المعادلة ﴿ بِرَى هَامَلُتُونَ أَنَّا نُوضُعُ الغموض الذي يحيط بشيء متضمن في أساس الفضايا، وعمل المنطق هو أن يصرح بما هو متضمن في العقل.

ينتج من هدنه النظرة الجديدة تغييرات عامة في القديم النقليدي للفضايا حيث أن هذا النقسم لا يعتبر غير ، كم ، الموضوع و ، كيفية ، الرابطة فتج عن هذا أربعة أنواع مر للفضايا . أما إذا أضفنا كم المحمول ، فإننا نتوصل إلى ثمانية أنواع منها وهدنه هي الانواع الثمانية ـ مع أسئلة هاملتون نفسه ،

والرموز الى وضعها طومسون .

ب \_ سافیات الکل الکلیات Les Toto totales négatives التحلیل الکلیات و مثالها لا واحد من المثلثات هو أی مربع . و روز لهذه الفضایا بالروز و بعد موجبات الکل الجزئیات Les Toto partielles affirmatives و مثالها : کل مثلث هو بعض الاشکال الهندسیة . و یرمز لها بالرمز ها Les Toto partielles négatives

ومثالها: لا واحد من المثلث هو بعض الأشكال الهندسية ذات الاضلاع المتساوية وبرمز اليها بـ U

ه ـ موجبات الجزء الكليات Les parti totales affirmatives
 ومثالها : بعض الاشكال الهندسية هي كل المثلثات ، ويرمز اليها بالحرف ٢
 ٦ ـ سالبات الجزء الكليات Les parti totales négatives
 ومثالها : معض الاشكال الهندسة ذات الاضلاع المتساوية ليست هي أي

ومثالها : بعض الأشكال البندسية ذات الاضلاع المتساوية ليست هي أء مثلث وبرمز اليها بالحرف o

Les parti partielles affirmatives لجزء الجزء الجزء الجزء الجزء ومثالبا : بعض الاشكال الهندسية ذات الاضلاع المتساوية هي بعض المثلثات ويرمز اليها بالحرف 1

البات الجزء الجزئيات Les parti partelles negatives
 مالها: بعض المثلات ليت بعض الاشكال الهندسية ذات الاضلاع

المتساوية وبرمز إليها بالرمز ( • ). ويلاحظ أن طومسون وسبالدنج لم يقبلا سالبات السكل الجزئيات ولا سالبات الجزء الجزئيات مع مواففتها لهاملتون في تصوره المفضايا الآخرى . ويلاحظ أن هدذه النظرية تسندعى تغييرات عميقة في نظرية الفياس السكلاسيكي .

#### ـ نقد نظرية هامتون

أما من ناحية كم المحمول ، فليس فيها ثمة أبداع جديد أو أصالة جديدة . إن الاعتراضات التي أثارها هاملتون عن عدم كفاية منطق أرسطو ليست جديدة على الإطلاق . إن أرسطــــو نفسه تذبه اليها . ثم علق عليها أمونيوس وبويس والبرت الكبير ، ثم هاجها القديس توما الاكوبني بعد ذلك .

وعا لا شك فيه أن نقطة البد. فى نظرية وكم به المحمول ليس متهافئاً على الإطلاق. إن هاملتون لم يفعيل أكثر من أنه غلاق الاخذ بالجانب الماصدق الهميت للنطق الكلاسيكي متأثراً فى هذا بالمدرسين فى عصر الانحطاط وللماصدق أهميته في المنطق ، وله مكانه المشروع ، ولكن بعد المفهر ، إن من الحطأ فهم المنطق . كا يفهمه هاملان وروديه \_ قائما على المفهوم فقط ، ولكن من الحطأ أيضا أن يفهم \_ قائما على الماصدق فقط (١) .

Tricot : Traite. p. p. 125.130. (1)

ويرى جوبلو أن نظرية كم المحمول موجودة من قبل في المنطق السكلاسيكى ، فليس من الصحيح إذاً أن هاملتون قلب النظرية التقليدية تماما حين أعطى الماصدق مكانا لم يكن له من قبل انه على السكس حاول أن ينقل المنطق إلى ميكانيكية بحنة سادت عصور الانحطاط المدرسى ، ميكانيكية ضحت بمضمون التصروات وأرجعت المنطق إلى قوالب لذوية عانى العقل الإنسانى منها الكثير ، مصحية بالملاقات المنطقية التي هي أساس الإستدلالات والبرهنة \_ وأخيرا نلاحظ أن أم ما يعنينا في فكره ما هي العناصر التي منها \_ تكون مفهومه . أما أن ننظر فقط إلى الماصدق في ذاته ، في الحالة المجردة له ، فلا نصل إلى إدراك كامل وإذا ما أهمل الماصدق ماصدقا إذا أو فرداً اصنف على الإطلاق (١) .

ويلاخط أيضا أن تصنيف هاملتون للوجبات إنما يقدوم على اضطراب وعدم دقة ، إن ،ن المدروف أن المحدول يمكون \_ دائما جزئيا فى نظرية المحكس المستوى أى أنه ينظر اليه فى جزء ،ن ما صدته ، فإذا قالنا : الإنسان فإن معناها أن الإنسان هو من بعض الفانين . فليس للمحمول اطلاقا ما صدق كلى ، يسمح باطراده مع الموضوع ويسمح باستبدال الرابطة المنطقية بعلامة المساواة الرياضية ، يرفض هاملتون هذا المبدأ ، ولا يتردد فى ان يعطى ماصدفا كليا لمحمول تعناياه المرجبة . لا . لا . لا . لا . لا قيمة إن ثمة اضطرابا وغوضا حدث فى فكره - نج عن نظرته فى طبيعة علاقات الماصدق فى القضايا المتمكسة ، ولنأخذ المثال الآنى من القضية المرجبة الكل الكلية . لا كل مثلت هو كل شيء حدى ذو اضلاع ثلاثة . يرى هاملتون أن المحمول

Goblot - Traité p. p. 178-180, (1)

يتملق تملقا كاملا بالموضوع وأنه مطرد مع ، لانه لا يوجد خارجا عرب و كل مثلث ، كل شكل هندى ذو ثلاثة أصلاع . ولكن هاملتون لا يدرك أننا هنا بصدد إيجاب جديد ، يعبر عنه في قضية جديدة ، الفضية المكوسة الني نقول : كل الاشكان الهندسية ذات الثلاثة أصلاع هي كلها مناسسات . هذه القضيسة تجيب عن شيء جديد ، لم يوضع أولا . ومصنى هذا أن الفضية الموجة الكل الكلية تا تنحل إلى قضيتين تجيب كل منها عن شيئين عنين هما :

١ - كل مثلث هو شكل له ثلاث أضلاع .

٢ ـ كل شكل هندس له ثلاث أضلاع هو مثك . ومن المهم أن نلاحظ أنه
 ف أية قضية من هاتين القضيتين بؤخذ المحمول جزئيا .

وأول من تنبه إلى هذه الحقيقة من رجال العصور الوسطى دو الفيلسوف اليهودى لينى بن جرسن Levi Ben Carson وفى العصور الحديثة جون استيوارت مل .

وبقرر تربكو \_ نتيجة التحليل الرابع القضية الموجة الكلية 17 وأنها تنحل إلى قضيتين ؟ أنها قضية غير مشروعة أى لا محل لها ، وكذلك القضيسة الموجة المجزء الحكلية لا وزيادة على ذلك ، أن المحمول \_ في هذه القضايا بحمل أو يصف موضوعات كليا ، ويقل وينشر على الافسسراد المتضمين في هذا الموصوع ، فإذا حمل المحمول حملا كليا ، فإنه سينطبق أيضا \_ إنطبافا كليا ، على كل فرد ، وهذا خلف ، لانه من المستحيل أن نقول : بعض المثلث هو كل شكل هندى ذو ثلاثة أضلاع .

أما القضايا الموجبة الكل A. والفضايا للموجبة الجزء الجرثية I ...

حيث يحسل المحمول حملا جزئيا ، فلا يوجه إليهــــا هذا الإعتراض ، لان هذه القضايا تخضع للقواعد الكلاسيكية . ومع ذلك فليس ثمة فائدة على الإطلاق من أن تصرح فيها بكم المحمول .

أما إذا إنتقلنا إلى القضايا السالبة فإن تصنيف هاملتون مرفوص أيضا حيث أنه يضاد المبدأ الذي يقرر أن المحمول هنا مستغرق ، أي تنظر إليه في كل ماصدقه فإذا قلنا الإنسان ليس بطائر ، معناه أن الإنسان ليس من أى نوع من الطيور . فالحمول إذا ليس ما صدقا جزئيا يسمح باطراده مع الموضوع، ولا يسمح أيضا بوضع علامة المساواة = مكان الرابطة · إن هاملتون ينكر هـــذا المبدأ في قضاياه الأربعة السالبة . ثم إن برحته تستند عل التباس تنبه إليه استيوارت مل ، ودى مورجان . وهذا الإلتباس يأخذ أيضا من طبيعة علاقات الماصدق في القضاما المنمكسة ، فثلا القضة السالة الكل الجزئية : كل مثلث ليس بعض الأشكال الهندسية عكسها بعض الاشكال الهندسية ليس مثلتا . مقرر هاملتون أن المحمول , يعض الاشكال الهندسة ، محمل في جزئته . وهذا خطأ ، إنه كلي. ومدو أن هاملتون تتلاعب باللفظ وبعض ، بعض تعنى عددا ماغير معين . فإذا أخذناها في هذا المعني، فإنها تخصص بالنَّاكيد المحمول ، ولكن حينتذ نعني القضية الموضوعية وكل مثلث ليس عددا ما من الشكل الهندسي ، ليس حق واحدا ، أو اذا فعنلنا أن نصوغها كالآني : كل مثلك ليس كل الأشكال الهندسية . وليس هـ ذا بالناكيد المعنى الذي أراد هاملتون أرث يعطيه لقضيته وقد تمني د بعض ، نوعا ما معينا . فني حالة المثال الذي اخترناه تكون هذه أو الك الانواع و الهندسية ، حداً كلياً ( أر شخصيا ) مأخوذاً في كل ما صدقه ، ويستبعد أو يخرج الموضوع بالسكلية .

من هـ فـ التحليل ينتج أن القضايا السالبة السكل الجزئية ، والسالبة الجزئية ليست مشروعة ، ويجب أن تهمـــــل لآنها ـ فيها يقول ماريتان بحق ــ هي صادقة وكاذبة في الآن عينه .

أما القضايا السالبة السكل السكلية ع ، والقضيايا السالبة الجزء السكلية ، فلا تخرج صدورتها عن قواهد المنطق السكلاسيكي ، ولكر لا فائدة منها أيضا .

فالتقسم الرباعي للقضايا ، همو القسم الحقيق الواقعي ، والذي يستجيب لمطالب المنطق الصورى ، وعليه يقوم القياس ، وسنحاول أن نذكر فقره موجزة عن فكرة استغراق الحدود في القضايا الاربع ، وذلك لاهمية هذه الفكرة في مبحث القضايا والقياس ، المقصود باستغراق حد ما في قضية شمول الحسم الواقع في هذه القضية إيجابا أو سلبا لكل ما صدقات هذا الحد ، فإذا تحقق شمول الحمكم ، كان الحد مستغرقا ، وإذا كان الحسكم لا يشمل إلا جزءا غير معين من ما صدق هذا الحد، كان غير مستغرق ، وإذا طبقناهذا النعر بضعل القضايا الاربعة نتج لنا ما يأبي :

1 - أن الكلية المرجة: تستغرق موضوعها فقط ، كل إنسان فان نحن نحكم مسلم
 على كل إنسان بأنه فان ، ولكن لا نستطيع أن نقول إن كل فان إنسان : الإنسان ليس هو كل فان ، فبناك أنواع أخرى لا تحصى تدرج تحت الفان .

٧- وأن الكلية السالة: تستغرق موضوحها ومحمولها . لا واحد من الناس بجماد . وفيها يتحقق أن كل فرد من أفراد الموضوع محكوم عليه بأنه ليس فردا من أفراد المحمول محكوم عليه بأنه ليس فردا من أفراد الموضوع . فليس فرد من أفراد الإنسان \_ في المثال الذي ذكرناه من أفراد الجاد . والمحكس أيضا صحيح .

٣ - وأن الجزئية للوجبة: لا تستفرق موضوعها ولا محولها. بعض الطلبة أذكياه ، الحسكم هنا ينطبق على جزء فقط من الطلبة ، كما ينطبق أيضا على جزء من الاذكياء . فهناك طلبة غير أذكياء وهناك أذكياء غير طلبة . فلم يشمل الحكم لاكل أفراد الموضوع ولاكل أفراد المحدول ، فهو غير مستفرق في الاثنين .

ويمكننا أن نقول إن القطايا السكلية تستغرق مسسوضوعها ، بينها القضايا تستغرق عمولها .

جدول يوضح استغراق الموضوع والمحمول

| المحمول    | الموضوع    | القضية          |   |
|------------|------------|-----------------|---|
| غير مستفرق | مستغرق     | الكلية الموجبة  | A |
| مستفرق     | مستغرق     | الكلية السالية  | F |
| غير مستغرق | غير مستغرق | الجزئية الموجبة | ı |
| مستغرق     | غير مستغرق | الحزثية السالبة | 0 |

ويتضع من هذا الجدول الآتى :

ر ـ أن القضاما الـكلمة موضوعها مستغرق .

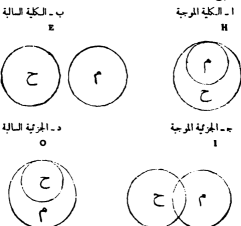
٧ ـ أن القضايا الجزئية موضوعها غير مستغرق ؛

٣ ـ أن الفضايا الموجبة محمولها غير مستغرق .

إن القضايا السالة محولها مستفرق.

ملاحظة : أحيانا تكون القضية الكلية الموجبة مستفرقة الموضوع والمحمول المست. إذا كانت العلاقة بين الموضوع والمحمول من حيث الماصدق علاقة مساواة أو طابق مثل قولنا : (كل انسان حيوان مفكر ) .

وسنحاول أن نبين بالدوائر الآنية استغراق الحسدود فى القضايا ، وهى ستوضح الفكرة أكبر توضيح وسنرمز إلى الموضوع بكلمة (م) وإلى المحمول بكلمة (م) .



# البائلاات

## الإضافة

## الاحكام الحلية والاحكام الشرطية المنصلة والاحكام الشرطية المفصلة

وضع وكانت ، مقولة الاصافة \_ كا رأينا ، ووضع تحنا الآنواع الثلاثة من الاحكام \_ الاحكام | الاحكام | الاحكام الحلية والاحكام الشرطية المنصلة والاحسكام الشرطية المنصلة ، أما الآول \_ فهي ما يمكون الإثبات أو النق مطلقا فيها : س هي ب . أو هي الى تثبت أو تنق بين حدين عــــلاقة تحول بموضوع . أما الثانية \_ فهي ما يمكون الإثبات والنق فيها واقعاً تحت شرط ، فهي الى تتبت أو تنق بين حدين ما يمكون الإثبات والنق فيها واقعاً تحت شرط ، فيان س هي د : أما الثالثة : فهي ما يمكون الإثبات والنق فيها بواسطة طرف آخر . إما س هي ب وإما ق هي ر . فالإضافة إذا من الى تحدد نوع القضية أو الحكم على أساس نوع الملاقة بين حدين أو بين قضيتين ، بين طرفين على العموم . ويرى الاستاذكيز أنه لا يمكن أن توضع الآنواع الثلاثة تظهر كنصر في الوعين الآخرين، فالخيز بين والسبب في هذا أن القضية الحلية تظهر كنصر في الوعين الآخرين، فالخيز بين والسبب في هذا أن القضية الحلية عن ناحية ، والقضيتين الإخيرتين ناحية ثانية ، غناف عن الفيهن القضية الحلية عن ناحية ، والقضيتين الإخيرتين ناحية ثانية ، غناف عن الفيهن بين كل من القضيتين الاحيرتين ، فاخلك من الآوفق أن نقسم القضايا من ناحية ، والنقسية الحلية عن المناحية عن النهن كل من القضيتين الاحيرتين ، فاخلك من الآوفق أن نقسم القضايا من ناحية ، والنهن من ناحية المناحة ، والنستين الإخيرتين ناحية ثانية ، غناف عن الفيهن كل من القضيتين الاحيرتين ، فلذلك من الآوفق أن نقسم القضايا من ناحية المناحة ، والنستين الإخيرتين ، فلذلك من الآوفق أن نقسم القضايا من ناحية على من المناحة ، والنستين المناحة على أن نقسم القضايا من ناحية من المناحة .

الإضافة إلى قسمين : قضايا حلية وقضايا مركبة . ويمكن من الافصل للبحث أن تحتفظ بتقسم (كانت » (١) .

ويلاحظ جوبلو أن الرابطة فى الأحكام الحلية عتلفة عنها فى الأحسكام الشرطية . فنى الأولى الرابطة المقدم بالتالى أو المبدأ باللازم أو بمعنى آخر الطة بالمعسلول ، وسنعرض للانواع الثلاث بالمفسل .

# ( ا )القضايا والاحكام الحملية

## القضية أو الحكم الحلى :

يتكون الفعنية أو الحسكم الحلى إذاً من حدين ، موضوع و محمول هو صفة لهذا الموضوع ، ثم رابطة . والمرضوع والمحمول \_ في اللغة الكلاسيكية \_ هما مادة القضية ، والرابطة هي صورتها أو نفسها ، أو العنصر الموحد . وسنبحث عناصر الفضية الحلية كلا على حدة .

## المحمول:

يقول جوبلو ﴿ إِن المحمول هو فعكرة بجردة، وماهيته أنه لا يكون ذاتا ولكن صفة ، أو تعينا لذات, وبجب أن تكون هذه الفكرة المجردة أعم الأفكار أى بجب أن تكون تصورا . ومع ذلك فبناك أحكام حملة \_ يكون محولها ، خاليا من الصفة العامة الدكلية ، ويكون كالموضوع ، حدا جزئيا ، أو مشخصا .

Keynes - Formal Logic, P. 81 . (1)

وفي هذه الحالة يعبر الحـكم عن تشابه معنين أو تعبير ن مختلفين لموضوع واحــد تشامها وتماثلا كاملا . ومن الأمثلة على هذا : أنا من تبحث عنه ، يا, يس عاصمة فرنسا . ويمكن أن توضم هذه الاحكام في صورة سالبة : باريس ليست عاصمة فرنساً ، ونلاحظ أن المحمول هنا ليس عاماً ولـكنه دائمًا معنى بجرد . فهو صفة أو بجموعة من الصفات الى تجعل حدا ذاتا مشخصة . ويمكن أن يكون حينشذ الحد إسما علما ، وذلك أننا بمكننا عكس تلك القضاما عكسا مستورا . فئلا ماريس عاصمة فرنسا تعكس إلى عاصمة فرنسا هي داريس غير أننا تلاحظ أن الاسم العلم يغير قيمته طبقا لوضمه كوضوع أو كمحمول، وإذا ما تغير وتحول إل محمول . فإن معناه يتغير أيضا ، ويتصف بصفة التجريد . فإذا كان موضوعا ، فإنه يمني ذانا محسوسة \_ فباريس كموضوع \_ تعنى المدينة بما تحويه ، حاضرها وماضيها ، حقيقتها المادية ، موضعها الجفراني ، كما يعني اسمها أيعنا أهميتها المعنوية والإجتماعية والسياسية . وكمحمول ، فإنه يعني صفة مجردة ، ولايـكون أكثر من تعين إسمى ، فباريس كمحمول تعنى أنه لعاصمة فرنسا صفة ، من بين الصفات تحمل طيها ، أنها تدعى باريس . وبرى جوبلو أن تغيير قيمة الكلمات هذه بنتج مر وظيفة القضية الحلية نفسها ، وهي أنها تصف موضوعا ، فينتني أن يكون الموضوع موضوعاً دائماً ، والمحمول محمولاً دائماً .

ولا يستند المنى المنطق الحقيق للأحكام على علاقتها فقط بالمناصر المحكونة لها ، بل على غايتها ، الغاية من الحسكم تتغير طبقا السؤال الذي يحيب عنه الحمكم ، إذا كانت الذاية هي الوصف ، أو بمنى أدق الحمل فيجب أن يحكون المحمول صفة ، أو دلالة على صفة ، أما إذا كانت الغاية

هى تيين طبيعة شىء، فإن المحســول قد يكون إسما، يشرح الحمد الذى يكون موضوعا (١) .

## الرابطسة

الرابطة أو فعل الكينونة هي العنصر الجوهري النصية أو هي صورتها وهي كلة في الهنات الاوروبية ، ورابطة ضمنية في اللغة العربية ، هذه الكلة أو فعل الكينونة ، تحتوي فكرة الزمن ، علاوة على معناها الحاص ، وهلى هذا فأي جود منفصل لا معني له بذاته ، إن الرابطة هي دائما رمن لاشياء تحمل على أشياء أو لصفات ، فصف بها الاشياء . والرابطة تحتلم كل الاختلاف عن الحدين الآخرين في أن لها معني زمانيا . ويرى أرسطو والمدرسيون من بعده، أن هذا هو أم ما يكون ماهيماً . ويرد على هذا بأنه من المغالاة القول بأن أم صفة الرابطة هي أنها زمانية ، إذ هناك قصنايا غير زمانية قائمة بذاتها ، ومن الامئلة على هذه التصنايا غير الزمانية : روايا المثلث الثلاث تساوى المنفة الجوهرية الرابطة وأن نقول : إن أم صفة جوهرية لها هي : أنها النعبر عن الإيجاب أو السلب .

#### وظائف الربط وخصائصها :

الربط: أول وظائف الرابطة هي الربط. أي أنها تعين تعيينا طروريا رباطا بين حدى الفضية بدون أن تتضن فكرة الوجود. وفي

Goblot - Traité, p. 182 (1)

هذه الحالة تكون الغضية ثلاثية ولا تعبر إلا عن تعلق المحمول بالموضوع أو عن عدم تعلقه . ولدى مناقشة جوبلو الطريفة للسأله .

يرى جوبلو أن الرابطة بين المحمول والموضوع هى في جميع اللغاعة تقريبا فعل يكون ، ويرى أن هذا الفعل ، علاوة على وظيفته الربطية ، له معنى عاص ومختلف تماما ، إن معناه هو والوجود الحقيق ، وذلك إذا إستخدم في قضية بدون عمول . فالوجود يكون حينة دهو المحمول ، فإذا قلنا هو المحمول ، فإننا نثبت هنا به الوجود الحقيق . وكدلك في حالة السلب ، إذا قلنا الشر غير موجود فإننا تننى هنا فكرة الوجود عن الموضوع . فا نشته وما ننفيه في كل هذه الحالات ، هو وجود موضوع مستقل عن الفكر ، ويستجيب لفكرة الموضوع الموجودة في الفكر .

ولكن هل يمكن أن يمكون الوجود حتاصفة أو محولاً. إذا نظرنا إلى المن الميتافيزيق لهذه الكلمات ، فأننا نجد أن الوجود لا يمكن أن يكون صفة تحمل على الجوهر، لانه هو الجوهر، ونجد أن الصفات اليست إلا أحوالا للجوهر، لكن العلاقة الميتافيزيقية بين الجوهر والصفة تختلف تماما عن الدلاقة المنطقية بين الموضوع والمحمول والله يهم بها إلا الحكم ، فالموجود إذا صفة أو محمول ، بل إذا استخدمناه مع صفة أو محمول آخر، فإنه يعبر في بعض الأحكام عن الوجود الحقيق، فإذا قلتا فلان عالم أوفلان مريض X. est malade أوفلان مريض X. est savant أو كل أوصاف ففكرة الوجود في هذه الأحكام متصنة في فكرة الموضوع ، فنحن تفكر في فلان هذا كوجود حقيق نفس إليه صفة أو حالة حاضرة ، ففكر في فلان الرجود في هذه الأحكام متصنة في فكرة الموضوع ، فنحن تفكر في فلان الرجود في هذه الأحكام متصنة في فكرة الموضوع ، فنحن تفكر في فلان الرجود في هذه الأحكام متصنة في فكرة الموضوع ، فنحن تفكر في فلان الموضوع حقيق تفسب إليه صفة أو حالة حاضرة ، فضكرة الوجود التي

يسر عنها فعل الكينونة إما أن تعلق بالمحمول ، وإما أن تعلق بالموضوع ، وإذا عبر نفس الفعل ، فعل الكينونة عن الرابطة ، فإنه لايعني سوى رابطة بين محمول وموضوع . يقرر جوبلو : إن فعل الكينونة السكلمة um mo ، يمكن تصريفها، وإذا أرتبطت بها الاحوال والظروف ، فإنها تعبر عن صورة الحدكم وعن تعلق المحمول بالمرضوع وعدم تعلقه إما دائما وإما الآن وإما غيرذلك ، وإما في صورة حقيقية ـ حالة الدلالة ـ وإما في صورة سؤال ـ حالة الإستفهام ـ وإما في صورة الأمراض ـ حالة الإستفهام ـ وإما في صورة الأمر حالة الآمر ـ وإما في صورة الإهراض ـ حالة الإقراض ـ فهذا الفصل إذاً يعبر على كل ما تعبر عنه الأفعال الاخرى(١). وبلاحظ جون المذوارت مل أن فعل الكينونة إذا استخدمناه كرابطة يفقد معناه الوجودي ، فئلا إذا قائنا : العقاء هي نتائج غيلة الشعراء ، أليس معناها أنها لا توجد اطلاقا .

Coblot - Trite, p.p. 183 - 184(1)

ناحيتين - الأولى - أن بيير موجود ولكه ليس بعالم . الثانية ـ بيير غير موجود 
عيث لا نسنطيع أن نحكم إذا كان عالما أو لم يكن ، فكل حكم حلى يكون 
هو إذا الباتا أو نفيا إما لوجيدود الموضوع وإما لوجود علاقة بين المحمول 
والموضوع والنفسير الثاني للعكم الحملي قد يفترض أو قد لايفترض وجود 
المرضوع وما نقصده منطقيا بالوجود وفي جميع الحالات هو أن ما تثبته هو 
شيء خارج عن الحمكم ، شيء لا يقصل بالذات ، أو بمني آخر شيء بجب على كل 
عقل آخر أن يحكم به بنفس الشكل وإلا استازم الحمكم أن يكون صادقا . والحكم 
هو ما يكون إما صادقا وإما كاذبا . أما إذا كان الوجود هو بجرد تقرير ، وجود 
الموضوع ، فلا نكون قد أنينا بشيء جديد ، أو بني آخر اذا كان عمل الرابطة ـ 
أي فعل الكينونة ـ هو اثبات وجود الموضوع ، فإننا نكون قد قصرنا معني فعل 
الكينونة ، على الإثبات الذاتي لشيء .

هل معنى هذا أن يكون عمل فعل الكينونة عملا ماديا؟ وهذا مالم يتنبه اليه جوبلو . والرابطة أو فعل الكينونة ـ هي خاصية صورية بحتة للحكم .

٧- إثبات الوجود: عرضنا في الفقرة السابقة آراه من أنكروا أن يمكون لفعل الكينونة معنى وجدودى . ولكن هناك من المناطقة من برى أن الوظيفة الوجودية لفعل الكينونة مشروعة منطقيا . وأن الرابطة تثبت وجودا بمكما أو مثاليا . وكلة و يوجد ، تعنى في المطق ، كما تعنى في الرياضة الحلو من التناقض . ويرى مؤلاء المناطقة أن هذه الوظيفة تختلط دائما في الذهن مع وظيفة الربط ، وتشرح لماذا يمكن ردكم الافعال إلى فعل الكينونة ، الفعل الوحيد الفريد الذي يعنى الوجود ، كما يعنى كل وجود ، وأى وجود ، فإذا قلنا : فلان يأكل ، فإن معناها أن فلانا كان يأكل ، فعن إذا أمام محول إسمى بالمحمول المركب ، فكل قضية

إذاً هي قضية تضمن وفي الوقت نفسه قضية وجودية . وقد تنبه أرسطو من قبل إلى وظيفة الربط الكينونة وإمكان ردكل الافعال اليه ، ولكته نظر في الوقت حيثه إلى الاحكام الوجودية البحثة ، وأعطى لها المثال الغريد : الإنسان موجود أوكائن ، وفي الوقت نفسه كان يرى أن تختلط وظيفة الربط بوظيفة الحكم ، أي يختلط الربط بالوجود .

## ٣ ـ الرابطة : بين المفهوم والماصدق:

يرى هاملتون أن للرابطة معنيين عكسين . وذلك فيها يخص النظر الى القعنية من ناحية الماصدق والمفهوم . إذا فسرنا القعنية على أساس المفهوم ، فإن الرابطة تعنى أن الموضوع يتضمن المحمول . أما إذا فسرنا القضية على أساس الماصدق ، فإن الموضوع يكون متضمنا في المحمول .

## ٤ - خواص الرابطة : الانمكاس والتعدى .

يرى دى مورجان أن الرابطة هى السبب الجوهرى لتقدم الفكر . وهسسو ينسب إليها خاصيتين : الانعكاس : فهو يسمح لنا بأن نصع المحمول مكان الهرضوع ، والمرضوع مسكان المحمول . أما التعدى فهو يسمح لنا بالانتقال مى حد إلى حد آخر عتلف .

#### منطق الإضافة ؟

رأينا كل قضية \_ مهاكانت رابطتها \_ يمكن أن رّد الى قضية تضمن، وذلك بردمــــا الى فعـل الكينونة ، غـير أن أنصار منطق الامنـــافة وعلى الخصوص دى مورجان ولا شيليه \_ لم يوافقوا على هــــذا الرأى وفى الحقيقة إن أوضع مثال لمنعلق الاضافة ، إنما نجده عند لاشيلييه :

عرض لنظرية لاشيليه: يميز لاشيليه بين توعين من الاحكام ، أحكام التضمن ، ورابطتها في رأيه ، علاقـــة المقدار ، أو الوضع ، أو المـــاواة ، أو اللامـــاواة ، أو اللامــــاواة ، أو الاسكندرية أقل اتساعات القاهرة أو ا ــــــ ب فلا يمكنا أن زد هذه الاحكام الى أحكام تضن إلا ردا ظاهراً ، وذلك اننا لا ندخل هنا موضوها في محول ، وطبيعة العلاقة في أحـــكام النضن . وبلاحظ لاشيليه أن أحكام النضن هي في مضمونها وجودية وسينانيزيقية ، وأن فعل الكينونة فيها يؤخذ في أشد نواحيه خصها واتساعا وقوة ، أما في أحكام الاضافة أحكام الاضافة أعيم المرابطة قيمة ، ينافيزيقية إطلاقا . وأحكام الاضافة تربية من الإستدلال الرياضي وبعيدة عن قدواعد وقوانين المنطق التقليدي . فينغى اذن أن نضيف الى أقيمة التعمدين الى يدرسها المنطق الكلاسيكي ، أقيمة فينغين اذن أن نضيف الى أقيمة التعمدين الى يدرسها المنطق الكلاسيكي ، أقيمة الإضافة وقد توصل الى هذه الاقيمة من قبل الناطقة الرواقيون (١) .

نقد نظرية لاشيليه :

تعرضت نظرية لاثيلييه لنقد كثيرين من المناطقة ، فلاحظ جوبلو أنه إذا لم تمكن الرابطة بين الطرفين في الحكم هي فعل العسكينونة ، فلا يوجد في أحكام الاضافة موضوع ومجمول ، حيث إن الموضوع لا يكون موضوعا ولا المحمول محمولا بدون فعل الكينونة ، إذ أن عملها هو ربط الإثنين ، فينتج

Tricet - Traité, p.p. 108-110 (1)

عن هذا أن أحكام الاصافة هي أحكام متباينة ، لا يوجد بينها رباط مشرك ، اللهم إلا أن بعضها يكون سالبا والآخر يكون موجبا ، فلا تخضع لفانون عدم التاقص ، أساس المنطق الصورى كله . فلكي يكون الحكم حكا يقرر شيئا جديداً، ينبغي أن يكون هناك شيء يكن أن نثبته أو تنفيه \_ أي أن نثبت أو تنفي المحمول على شيء هو \_ الموضوع \_ وأن يكون هناك تعلق لهذا المحمول بهذا الموضوع \_ وأد عدم تعلقه \_ وهذه هي الرابطة .

وقد حاول المناطقة التقليديون أن يردوا أحكام الإضافة الى أحكام التضمن، وذلك بأن يجملوا المحمول هو الإضافة لا الرابطة . فني الحمك ا = ب الرابطة هنا ليست علامة المساواة = ولكن فعل الكينونة ، كا في أي حكم حمسلي آخر .

ولكن جوبلو يرى أن أصحاب مذهب الاضافة يسخرون من هذا الرد ، ويرون فيه وضع المحكم الإضافى فى صورة غير سليمة متطقياً ، فيذهب هو إلى طريقة دقيقة تخلص فيا يأتى: أن السبب فى اختلاف أحكام الاضافة هن أحكام التضمن هو تعدد الصور اللغوبة ، وهذه الصور اللغوبة لا تعبر تعبيراً دقيقاً عن حقيقة العكم، ولا تبين عناصره الحقيقية ، ولكن لا يحب أن نذهب مع التقليديين فتقول إن العكم ا = ب يمكن التعبير عنه كالآنى: اهى مساوية لب وتعتبر و مساوية ب ، محمولا مركباكا يذهب التقليديون من المناطقة ، ولا ينبغى أن نقول أيضا 1 ، ب موجودان أو كاتنان متساويان لان 1 ، ب لها موضوعين موسوفين بالمساواة . ولكن النبير المنافق الصحيح هسو الآنى عند جوبلو : علاقة المقدار بين 1 ، ب هى المساواة . أو العد المساوى لد ا هو ب أو العدان المتساويان هما ا ، ب وكل هذه الاحكام ، أحكام تضمن .

وبرى جوبلو أن وظيفة أي حكم \_ هي الاجابة عن سؤال نضعه .والحكم ا منذ اللحظة التي يتكون فما هو الحصول على معرفة ، وزيادة معلومات جديدة إلى المعرفة المكتسبة من قبل . والمعرفة الجديدة هي المحمول وهي تعيين مسكمل للموضوع ، فمن معرفة سابقة منظورا إلىها من ناحبة مصنة أو من وجهة نظر معينة ، فالموضوع إذن محتوى من قبل في نفسه شيئًا من المحمول أو على الأقبل إنا نمل إمكانية عنه من هذه الناحية أو من هذه الوجية من النظر . وإذا قلنا هذا الكتاب أحر ، فأنا أعرف من قبل أن لككل كتاب حجا وشكلا ، كا أعرف أيضا أن له لونا ، ومن هذه الوجهة الاخيرة هو أحمر ، وكذلك الحكم ا = ب. فنحن نتساءل أولا ماهي العلاقة بين ا ، ب فنجيب بأن المساواة هي العلاقة بين ا ، ب أو الحد المساوى ل ا \_ هو ب أو أن الحدين المتساويين هما ا ، ب . هذه الاحكام الثلاثة هي حقيقة واحدة يعبر عنها بأن ا = ب. فاذا أردنا أن نثبت الحكم ١ = ب أو نكتشفه ، فإننا نصل إلى أى واحد من الاحكام الثلاثة التي ذكرناها . ويرى جوبلو أن هذه الاحكام الثلاثة هي التي توضع حقيقة الحكم . بينها الرياضي لا يهستم إلا بالصورة ا = ب، وهو ليس في حاجة \_ في القضية الرياضية \_ إلى معرفة الموضوع أو المحمول أو الرابطة . ويرى أننا تستطيع أننجد في القياس الرياضي كل صور المنطق القديم . فاذا قلنا .

> ا \_\_.ب ب \_\_ س -\_\_\_\_ ا \_\_ س وهذا قياس في المنطق الرياضي

ويذكر جوبلوأنه من المحال أن نجد فى هذا القياس المقدمة الكبرى أو المقدمة السفرى أو أن نمين الحد الآكبر أو الحمد الآصغر . إن الشيء الوحيد الذى يمكن ملاحظته ، هو أن ب هى الحد الأوسط ، الإضافة ، لأنه بواسطة ب ، نمين الملاقة بين ا ، س . ولكن ب ليست الحد الأوسط لقياس . إذن ينبغى أن نحول القياس إلى صورة Barbara الآنية .

الكينان المنفصلتان المساويتان لئيء ثالث متساويتان.

الكيتان ١ ، س كيتان منفصلتان مساويتان لشيء ثافث هو ب .

الكيتان ١، س متساويتان بينها.

ويرى جوبلو أن بهذا ينمدم التميز بين منطقين هما : منطق التضمن ، ومنطق الإضافة (۱) .

## الموضوع

يقول جوبلو: إنه لماكان الحمكم الحلى يشكون من إثبات صفة لموضوع أو نفيها عنه ، فإن الموضوع يجب أن يكون ذاتا ، أى يجب أن يكون موضوعا العمكم ، ومعنى هذا أنه إذا كان المحدول هو صفة نستطيع أن تثبتها ، أو أن تنفيها عن شيء ما , فإن ماهية الموضوعهي أنه ما يمكننا أن تثبت له أو تنفي عنصفة ما .

والموضوع يكون ذاتا شخصية : زيد فان . ولكن هل يمكن أن يكون الموضوع تصوراً أو فكرة . إن المحمول لا يمكن أن يكون صفة لتمــــور

Coblot - Traite. p. 186 (1)

أو لفكرة في العقل؟ ففان لا تطلق على التصور إنسان. في هذه الحالة من الأولى ان نقول: إن فان تطلق أو تحسل على الجنس، وذلك لان التصور يستند على أساس المفهوم، ولا يحتوى أفراداً. وهنا نقسادل: هسل الجنس، من ناحية ما صدقه، هو أفراد أو هل هو كثرة غير محدودة من الأفراد؟ ولكن نحن لا نستطيع أن نحسل فان أيضا على جنس الإنسان، لان الجنس لا يغني إنما الذي يغني هو الأفراد. فالتصور أو الجنس أو الحد السام لا يمكن أن يمكون إلا محولا. فإذا استخدم كموضوع، فإن الحدود الشخصية المندرجة في ما صدقه هي الموضوعات الحقيقية. ومن هذا نفهم أن القضايا الحلية التي موضوعها حد عام لا تعبر عن أحكام حلية. إنها لا تعبر عن علاقة تحول بموضوع بل عن علاقة محول بمصول. إنها لا تصف الواحدة من هذه المحمولات أو الصفات بالاخرى، عوالم تضرد أن الواحدة تؤدى ال الاخرى أو تستبعدها . فلمنا نحن هنا بصدد علاقة تضدن بل علاقة تلازم، أي أنا لهنا بصدد حكم حل، بل بصدد حسكم علاقة تضدن بل علاقة تلازم، أي أنا لهنا بصدد حكم حل، بل بصدد حسكم شرطي (١).

فوضوع النصية الحلية بجب أن يكون موضوعا حقيقيا ، وليس معنى هذا أنه بجب أن يكون عينياكزيد · الخ ، وإنما يمكن أن يكون مجرداً .

وثمة مدأله أخيرة ، هل بمكن أن توجد أحكام بدون موضوع ، ولا يحدث هذا في اللغة العربية ، ولكنتا نجده كثيرا في اللغات الاوروبية ، وذلك حين نقول إنها تمطر ، نلاحظ أن الصدير هنا غير معين. وإذا حللنا هذا الحكم ، نجد المحمول متضمنا في الفعل ، والموضوع متضمنا في الصدير ، والضمير هنا لا يمكن أن يفهم بذاته ، ولكنه يشير إلى شيء معين ، حالة السهاء ، أو حالة الجو ، فها لاشك فيه أن فيه موضوعا ومحولا .

lbiD p. 189. (1)

## ب ـ القضايا المركبة

القضايا المركبة أو الشرطية ـ بالمعنى الواسع \_ هى القضايا التى تتكون من حدة قضايا مرتبطة بأداة ـ مثل ـ واو ـ المطف ، أو الآداة ـ أو إذا . وعرف مناطقة بورت رويال هذا النوع من القضايا بأنه . ماله موضوعان ومحمولان ، ولم يعرف أرسطو هذا النوع من القضايا ، بــــل اكتشفه الرواقيون وقد وضعت تصانيف عدة لقضايا المركبة ، سنعرض لبعض منها :

القضايا العطفية \_ والرابطة هناهي \_ واو \_ العطف وهي التي تحتوى على موضوعات متعددة أو تحتوى على موضوعات متعددة أو تحتوى على موضوعات متعددة هي ومحولات متعددة الانسان والحصان متحركان ، وعلى محولات متعددة الانسان كائن فان ومفكر وناطق ، وعلى موضوعات ومحولات متعددة الشمس طالعة ، والنهار موجود .

وقد أنكر بعض المناطقة هذا النوع من الفضايا ، ولم يعتـبر هذه القضية العطفية فضية واحدة ، فنحن هنـا باراء حكين لا ينصل أحــــدهما بالآخر . وذهب البعض الآخر إلى صحة وجود هذه القضية في جميع صورها التي ذكر ناها فإذا قلت الإنسان والحصان متحركان ، فأنا أقصد وجدود علاقة بين القضيتين . الإلسان متحرك والحصان متحرك ، وهناك صنف يشمل الإسمين ، أو بمنى أدق و جنس ، هو الحيوان فنحن إذن لا نعطف ، إلا اذا كانت هناك صلة أو بمعنى أدق نحن نريد أن نقرو أن الحكين صادقان مما . فالذي يشكر صدق الحكين مما ، انما يشكر به صدق حكم واحد فقط . فصدق الحكم فالفضية المعلقية إنما يستند على صدق الطرفين ، وكذب العطفية انما يستند على كذب طرف واحد فقط .

## ١ ـ القضايا الشرطية المنفصلة

هى القضاياالتي تتركب من قضيتين حليتين، على أن تبدأ القضية بكلمة إما. والمثل الذي يعطيه لها مناطقة بورت رويال هو : إما أن تدور الارض حمول الشمس أو تدور الارض حول الأرض . وصدق الشرطية المنفسلة إنما يستند فقط على صدق أحمد طرفيها ، وكذبها إنما يستدعلى كذب الطرفين . فالقضية إذن تنبت أن القضيتين التي تشكون منها لا يمكن أن تكونا صادقتين وكاذبتين في الآن نفسه . وهي في هذا على خلاف القضايا العطفية حيث لا يمكن أن تكونا كاذبتين في الآن نفسه الرقت نفسه ، لا يمكن أن يكون الإنسان أمام النافذ، وفي الطريق في الآن نفسه فالقضايا المناقضة أو المنصلة هي التي ننغ فيها حقيقة الإنصال .

قلنا إن الفضية الشرطية المنفصلة تتكون من قضيتين حملينين ، بينهما

هلاقة هناد أو مباينة . ولكن هل تتكون الشرطية المنصلة حقا ودائما من قضيتين حليتين أو بين صفين؟ قضيتين حليتين أو بين صفين؟ فإذا قلنا : العدد إما زوج وإما فرد ، فهل نحن أمام صفين بحملان على الموضوع أم نحن أمام نوع من النفسيم . وقد اعتبر بعض المناطقة هـــــذه الفضية حلية ، مفصولة المحمول ، وذلك أتنا نجد أنفسنا أحيانا أمام قضيتين حليتين مستقلين كل منها تعطى معنى مستقلا . إما أن الإنسان متملم أو أنه لم يعش في مجتمع راق . كل قضية من هذه القضايا قضية حلية تعبر عن معنى مستقل عن الآخر .

وينبنى ملاحظة أن القصية الشرطية المنصلة لا تمم تقرير التنافي بين طرفيها من الناحية الصورية . و.منى هذا أتنا لا نعرف مسوريا إذا ماكان الطرفان لا يجتمعان معا أو لا يصدقان معا . إن الذي يقر رهذا هو مادة القضية . كانلاحظ أيضا أن كل قضية شرطية متصلة ، والمثال الذي ذكرناه أولا عن مناطقة بورت رويال : إما أن تدورالارص حول الشمس أو تدور حول الأرض ، يمكن رده إلى قضيين مصلين شرطينين فقول :

إذا كانت الارض تدورحول الشمس ، فإن الشمس لاندور حول الارض. أو إذا كانت الشمس تدور حول الارض ، فإن الارض لاندور حول الشمس.

رأى جوبلو في القضايا الشرطة المنفطة : يرى جوبسلو و أنه توجمه إضافة بجانب إضافتي التضن والتلازم هي إضافة المكس أو التنافي ــ وهي التي تعبر عنها الاحكام الشرطة المنفسلة » . ويرى جــــوبلو أنه توجد

قصایا شرطیة منفصلة ، ولگن لا یوجد حکم شرطی منفصل (۱) . وذلك أرب الغصیة الشرطیة المنفصلة لا تحتوی حکما واحداً ، بل تحتوی حکمین .

وتنقسم الشرطية المنفصلة في كتب المناطقة العرب إلى :

۱) مائمة الجمع والحلو \_ وهي تسمى بالحقيقية . ويحكم بالتانى بين طرفيها صدقا وكدبا . وهي تشكون من الثيء ونقيضه . أى هي تحقيق كامل لقانون عدم النساق ، ومن الأمثلة على الحقيقية : الإنسان إما متحرك وإما لا متحرك \_ العدد إما زوج وإما غير زوج ، وهناك نوع آخر يسمى أيضا بالحقيق ، ولكن حكم التانى فيه أقل درجة من النوع السابق ، ويشكون من الثيء وما يساوى نقيضه \_ الإنسان إما متحرك وإما ساكن ، العدد إما زوج وإما فرد .

ونلاحظ أن طرق الفضية في نوعى الفضية الشرطية المفصلة مانســـــــــة الجمع والحلو ، لا يجتمعان ولا يرتفعان .

٧ ـ مانمة الجمع فقط ـ يتحقق فى النوع السابق التنافى على أكبر درجاته ولكن هناك نوع من النضية الشرطية المفصلة ، يحكم بالتنساق بين طرفيها صدقا وهى تشكون من الدىء والاخص من نقيضه . فإذا قلنا : هذا الدىء إما أبيض وإما أسود ، فإننا نفهم أن يمتنع أن نحكم على الدىء بأنه أبيض وأسود فى الرقت نفسه .

Tricet - Traité, p. p. 143, 180, 181. (1)

من نقيض الآخر ، ويجب ألا يخلو الشيء عن الاتصاف بأحدهما \_ هذا اشيء إما غير أبيض وإما غير أسود .

وقد أثيرت مشكلة هامة فيا يخص القضايا الشرطية المفصلة ، كما أثيرت وسترى هذا فيا يعد ، فيا يخص الفضايا الشرطية المصلة ، وهي هل يمكن أن تضم هذه القضايا إلى الآنواع المختلفة التي تنقسم البها القضايا الحلية . والرأى السائد أنه من الممكن أن تنقسم . وهلي هذا وضع المناطقة الذين قبلوا هذا الرأى الإقسام الآنية .

و - قضية شرطية منفطة نحكم فيها بالنتانى بين طرفيها فى جميع الاحسسوال والازمان ، والاولى هى الاخران ، والاولى هى الفضية الشرطية المنفصة الموجة ، والثانية هى السالبة . والامثلة النقليدية لهذه القضية هى :

المرجة : دائمًا لما أن يكون الإنسان ناطقا أو يكون عقسله عتلا .
وهى تقابل الكلية المرجة فى الحلية ـ السالبة : ليس البتسة إما أن يكون الجسم متحركا ، أو غير ساكن فى مكانه ـ وهى تقابل الكلية السسالبة فى الحلية .

٧ - قضية شرطية منصلة نحكم فيها بالتناف بين طرفيها فى بعض الاحوال والازمان دون البعض الآخر، أو نحكم فيها برفع التنافى بين طرفيهها فى بعض الاحوال والازمان دون البعض الآخر . وأمثلها المرجبة : قد يكون إما أن تكون الشمس طالعة ، أو العنوم غير موجود ، وهى تقابل الجزئية الموجبة فى الحلية ـ الدالبة : قد لا يكون إما أن تكون الشمس طالعة أو العنسوم غير موجود ، وهى تقابل الجزئية المسالبة فى الحلية .

٣ - قضية شرطية منفصلة نحكم بالتناق بين طرفيها أو نحكم برفصه بغض
 النظر من الاحوال والازمان: والاول هي الموجبة والثانية السالبة .

الموجة: إما أن يكون الإنسان مكلفا ، أو تكون رسالة الانبياء هيئا . السالة: ليس إما أن يكون الايسان غير عربي ، أو يشكلم العربية .

 عضية شرطية منفصلة نحكم بالتناف بين طرفيها أو نحمكم برفعه ، وقد قرر المناطقة أن هذا النوع من القضايا يوازى المهملة فى الحلية .

ه ـ قضية شرطيــة مفصلة نحكم بالتــانى بين طرفيها أو نحـــكم
 برفع التنافى فى حالة خاصــة وفى زمن معين : والأولى هي الموجبة والثانية
 هي الســــالية .

الموجبة : إما أن يكون كاتب هذه المقالة فيلسوفا مبدعا ، أو أن يكون مجرد ناقل لفلسفة غيره

السالة: ليس إما أن يكون القمر في التمام ظاهراً أو أن يكون مخسوفا. وقد قرر المناطقة أن هذا النوع من القضايا يوازى الشخصية أو المخصوصة في الحلية.

وأخيراً نستنج من هذا سور الفضية الشرطيسة المنفصلة كما وكيفا فنقسول:

إن سور الكلية الموجبة المنفصلة هو : دائما :

وسور الكلية السالبة ، هو: ليس البتة

وسور الجزئية الموجبة . هو: قد يكون

وسور الجزئية السالبة ، مو: قد لا يكون

## ٢- القضايا الشرطية المتصلة

تعتبر القضايا الشرطبة المنصلة ، القضايا الشرطية بمنى الكلة ، وهي التي تتكون من طرفين ، يطان طيبها وحدان ، الطرف الأول هو المقدم ، والشاني هو الثالى ، أو الاول هو الشرف الاول والثانى هو المشروط ، وبين الطرف الاول والثانى علاقة إسنازام. وقد اصطلح المناطقة ، على الإشار ال المقدم بالحرف و Q ، مقلوبا وإلى الثالى بالحرف و Q ، وعن العلاقة بين الإثنين بالحسرف و C ، مقلوبا فيكتب كالآنى و C ، فقون صورة الفضية ٢٥٩

وتعبر القضية الشرطية المتصلة عن الحقيقة الآنية : إن المقدم سبب التالى وعلته فلسنا إذن أمام قضيتين توضعان الواحدة بجانب الاشخرى ، ولكنا أمام قضية واحدة تحتوى حكما واحداً ، تقرره العلاقة بين الاثنين. ولمناطقة بورت رويال المثال الآني الفوذجي للتميير عن الشرطية المنصلة :

إذا كانت النفس روحية ، فأنها خالدة (١) .

و بلاحظ مناطقة بورت رويال أن النالي أحياناقد يكون غير مباشر ، وذلك إذا لم يكن في حدود الطرفين ما يربطهما بذاتهها ، ومن الا مثلة على مدا : إذا كانت الارض ساكنة ، فالشمس متحركة ، ليس بين الحسدين هنا ما يدل على إرتباط ، في مذه الحالة يتدخل المقل فيدرجهها أو ينظمها سويا فعلاقة العلية هنا غير بيئة بنفسها ، فيفترضها المقل .

قاعدة الشرطية المتصلة: يكنى فى الفضية الشرطية المتصلة أن يتحقّ الاستلزام بين المقدم والنسالي، أى يكنى لكى تكون صادقة أن نقرر أن Q

Logique de Port-Royl, p 144 (1)

هى نتيجة أو مشروطة م، ويكنى لىكى تكون كاذبة ، أن نقرر أن ﴿ لِيسَتُ نتيجة أو ملزوماً لـ . وأمامنا للثلان الآنيان:

إذا كان الانسان خالدا ، فإن زيدا لا يموت أبداً . هذه قضية صادقة لوجود علاقة استلزام بين المقدم والنالى ، ثم لاننا حكمنا أنه علىفرض أن الإنسان خالد، فإن زيدا من حيث إنه فرد من النوع الإنسانى لا يموت أبدا ، فصدق النضية الشرطية إنما يستند على افتراض صحة النالى ، إذا مسدق الفرض الذي يقدمه القدم .

والمثال الآخر. إذا كانالإنسان فانيا، فانالارض:اثرة. هذه قضية كاذبة.لانه لا توجد علاقة استار لم بينالمفدم والتالي

## الرواقية والنضايا الشرطية المنصلة :

لم يعرف أرسطو القضية الشرطية حكا قلنا - وأول من وضعها هم الرواقيون وكان وضعها نقيجة لمذهبهم الاسمى و هذا المذهب رفض كل فكرة عامة ، فالقضية إذن لا يجب أن تضع إلا حلاقة بين أفراد وليست إضافة تلاؤم أو عدم تلاؤم بين حدين ، وإنما هي بجرد إضافة علية أو نتابع ضرورى بين مقدم وتالى . أو معني أدق إنه إذا كان العالم بجرعة جزئيات متراجلة متفاعلة ، كانت القضيية الوحيدة التي تعبر عن الوجود أصدق تمبير هي التي تتضمن نسبة بين شيئين ، أو بين فضيتين ، لكي تمبر عن النسب الحقيقية بين الأشياء . وهدف القضية ، هي الفضية المركبة الشرطية ، واستبدلت الرابطة ، فمن الكينونة ، بالرابطة ، يتبسع ، ونتج عن هذا أن كل قضية عندهم شخصية ، ونتج عن هذا أيضا أن ، القانون ، أخذ مكان الصورة أو ، الماهية ، عند أرسطو ، وأن ، الضرورة ، حلت محسل

العمومية ، أو الكلية ووقد مهد الروانيون السيل لبيكون وجون استيوارت مل
 وطاء العلم الحديث عامة ، كا كان لهم خطرهم عند مفكرى الاسلام . وعلى أية
 حال إن فكرة القانون العليمى ، وكانت الرواقية مبشرة با ، إنما تبدو واضعة
 ف خلاجهم القضايا الشرطية . (١) .

أر الروافية في جوبلو: وكان للرواقية أثرها الكبير في المنطق الفرنسي المعاصر جوبلو . وقد كتب هذا المنطق البارع فصلا من أدق الفصول عن الفضايا الشرطية المتصلة ، ويدو الأثر الرواق فيها واضحا.

حلل جوبلو الفعنية أو الحسكم الشرطى المتصل ، ورأى أنها تنحل إلى جزئين أسها حدن ، وكل واحد من الجزئين له موضوع ومحمول وفعل . وبكون إما موجبا وإما سالبا ، والحسكم الشرطى المتصل ليس بجموعة قضيتين وإنما هو حسكم واحد . إن الحد الذى نسميه الفرض أو الشرط أو المقدم ليس حكا ، إنه فقط فقط شرط لحكم وهو بذاته تقصه عقيدة الحسكم . والحد الثانى الذى نسميه التيجة أو المشروط أو الثالى ليس حكما أيضا ، وتنقصه أيضا العقيدة . إن الحسكم هنا هو تعلق الحد الثانى بالاول . فإذا قلنا \_ إذا كان المشك ضاحان متساويان ، فإن له زاويتين متساويتين . نحن هنا لا نويد أن نشبت أن المثلث ذو العنلمين المتساويين يقيد .

ويرى جوبلو أن المقدم والتالى هما من الاحكام المسكنة ، ولذلك تبحد فيها كل عناصر الحسكم ــ موضوعاً ومجمولاً ورابطـة واثباناً ونفياً ، ولكن لا نجــد عقيدة الحسكم .

\_\_\_\_

ويفرر جوبلو أن كل الفضايا الحلية الى تقرر قانونا أو مبدأ ، والتي لها قيمة منطقية كلية ، هي في الحقيقة قضايا شرطية متصلة .

فالحسكم وكل إنسان فان ۽ يمكن أن يفسر كالآنى : إذا كان فلان رجـلا ، فإنه فارش .

سينتج عن هذا تغير تام فى نظرية القياس التقليدية . وسنبحث هذا فيما بعد. وقد قسم جوبلو الاحكام الشرطية المتصلة الى الافسام الآنية .

1 - الاحكام الشرطية المتصلة الدخصية - تعبر هذه الاحكام عن وقائم أو حوادث جزئية . ومنالها . إذا أتى زيد هنا هذا المساء ، فعمرو لن يأتى ، إذا لر البرد هذه الليلة ، فحصول القمح سيصيبه الناف . هذه الاحكام تعبر عرب وباط ضرورى بين حادثة وأخرى ، فيفهم من هذا وجود قاعدة . ولكن جوبلو يرى أن هناك أحكاما شرطية متصلة ، ليست تطبيقا لاى حسكم هام مثلا . إذا أقررت خطوة ، فسأطلق النار .

لسنا هنا بصدد علاقة ضرورية ، أو أمر مغروز فى طبيعة الأشياء وإنما تحن بصدد حلاقة بين أمر تقرره الإرادة وظرف من الظروف التى تعين هذه الارادة. فالاحكام الشرطية المنصلة الشخصية تعبر أحيانا هن العترورات المنطقية والقوانين الطبيعية . وأحيانا أخرى تعجر هن حوادث اتفاقية نعملها مع الآخرين أو مع أنضنا ، حوادث قد تكون عامة وقد تكون شخصية :

٢ ـ الاحكام الشرطية المتصلة الدكلية ، وتقسم إلى قسمين :
 الاحكام العامة . كل مرة تكون فيها ح تكون د .
 الإحكام الضرورية . إذا كانت ا صادقة ، كانت ب صادقة .

ويفول جوبلو . . إن الضرورة تحتوى الممومية ، ولكن العمومية نفترض العرورة ولكن لا تحويها . .

٣ ـ الاحكام الموجبة والسالبة .

الحسكم الموجب ppQ وهي دائما كلية ، لأن ما تثبته هو عملاقة ضرورية وثابتة بين ppQ . الحسكم السالب q لايؤدى الى p وهي جزئية ق في الآن نضمة الآن ما تنفيه هي علاقة ضرورية وثابتة . إن النقد الذي بوجه تريكو الى هذه النظرية ، هو أنه ليس كل حكم حلى يمكن رده إلى حكم شرطى ، ثم إنه من الحطأ أن نقول إن كل موضوع في الفضية الحلية شخصى ، وإذا كان لا يوجد في الواقع إلا الجزئ ، فالكلى موجود ذهنا وينطبق على الآفراد .

ويرى جوبلو أن تقسيم القضايا الشرطية المصلة الى الأنواع الاربعة السالغة الذكر ، الكلية المرجبة والكلية السالبة والجرئية الموجبة والجزئية السالبة ، إنما هو تقسيم مصل بالرابطة ، أى يتصل بالرابطة بين المقدم والتالى ، ولكن هناك تقسيم آخر المفضايا الشرطية المصلة يستند على تكوين أو بنية المقدم والتالى . إن لكل من المقدم والتالى موضوع و محرلا . وتبما لذابه أو إختلاف موضوع كل من المقدم والتالى ، يفتيح لما ثلاثة أنواع من القضايا الشرطية المتصلة ، وفى حالة الفضايا المتشابية الموضوع فى المقدم والتالى . تكون إما معينة وإما الامعينة وبهذا تقدم الفضايا الشرطية المتصلة الى الإقسام الآية :

١ - قضايا يكون موضوع المقدم غير موضوع التالى .

إذا كانت ا مي د ، فإن ب مي ق

ويرى جوبلو أنه لايهم إطلسلاقا أن يكون المحمولات ب، ق متشابهين أو متشابهين ، إن تشابها لا يكون إلا عرضا طللا كانا يحملان بالايجاب أو بالنق على الموضوع ، إن هذه القضايا تعبر عن علاقة ثابتة أو ضرورية بين الحدين 1، ب و من الآمنلة على هذه القضايا المثل المشهور : إذ كانت الشمس طالمة ، فإن النهار موجود .

لا ـ قضایا یکونکل من موضوع المقدم وموضوع التالی متشابهین فیها علی
 أن یکون معینا .

إذا كانت س هى د ، وإن س هى ق تعبر هذه القضايا عن عسلاقة ثابتة وضرورية بين المحمولين د ، ق ، بشرط أن تعبرهما معا في الموضوع ، ولكن لا يذبنى أن يقال إن الراط بين الإثنين يكون ثابنا وضروريا في أى موضوع آخر إنها مرتبطان هنا فقط في هذا الموضوع . فالملافة بين د و ق هى خاصية فقط للموضوع من ومن الأمشلة على هذا : إذا كان زيد قد وعد أن يحضر ، فإنه سيحضر .

٣ ـ قضایا یکون و حـــ وع المقدم هـ و موضوع التالی علی أن یکون
 لا معینا

إذا كان ص هى د ، وإن ص هى ق وهذه الفضايا تعنى أن الصفة د تؤدى الى الصفة ق وتستدعيها حيثها وجدت ، ومثالها : إذا كان الإنســـــان حيا ، فإنه يتنفس .

النفسيم التقايدى للفضايا الشرطية المنصلة : وتمسة تفسيم آخر لحسسة. القضايا تنضح فيه الحواص الصورية التي نسبت الى الفضايا الحلية ـ وهو .

أولاً : قضايا شرطية ،تصلة نحسكم فيهما بوجود النزوم أو برفعه ـ

سواء إبحابا أو سلبا ، ونحكم جذا فى جميع الأحوال والازمان ، والاولى ، هى السكلية الموجنة والثانية هى السكلية السالبة .

الكلية الموجبة : داءًا إذا أشرقت الشمس ، طلع الهار .

المكلية: ليس البتة إذا كانت الشمس مشرقة ، ألا يكون النهار طالماً .

ثانياً : قضايا شرطية ، نحكم فيها بوجود الذوم أو برفعه ، سواء إيجابا أو سلبا ، ونحكم بهذا فى بعض الاحوال والازمان ، والاولى = الجزئية الموجبة والثانية = الجزئية السالبة .

الجزئيه الموجبة . إذا كانت الشمس طالعة : قد تكون السهاء عطرة .

الجرئية السالبة . قد لا يكون اذا كانت السمس طالعة ، ألا تكون الساء مطرة .

ثالثًا: قضايا شرطية متصلة ، نحكم فيها بوجود اللزوم أو برفعه بدون أن يكون الحسكم محددًا . وهذه القضية ليست مسورة ، فهى مهملة .

الموجبة : اذا أمطرت السهاء تبلك الارض . السالبة : ليس إذا إزداد غنى الإنسان ، إزداد ممه علمه .

رابعاً : قعنايا شرطية متصلة ، نحكم فيهـا بوجود اللزوم أو برفعه فى حالة خاصة أو زمن معين ـ وهذه القعنية هى الشخصية .

المرجة . اذا تقابلت مع عدوى، فسأحيه. السالة: ليس اذا أناني مستنجداً أبيت عليه التجدة .

سود القضايا الشرطية المتصلة .

الكلية الموجبة : داعًا اذا . الكلية السالبة . ليس البتة اذا .

الجزئية الموجة : قد يكون اذا . الجزئية السالة : قد لا يكون اذا

#### القضايا العلية

هناك أنواع من القضايا ، تعبر تعبيراً مباشراً عن قانون العلية ، يحيث يمكون المقدم ، سببا أو عله التسالى ، وغالبا ما تظهر الرابطة واضحة ، مصرحا بها ، وتصاغ فى صور شتى ، أحمها . . بسبب لعلة ، لآن الح ومن الأمثلة على هذا : طلع الزرع بسبب نزول المطر ، وينبغى أن يمكون كل من المقدم والتالى أو العلة أو المعلول صادقا ، لكى تمكون القضية صادقة . ولمكن يحدث أحيانا أن يمكون العلم فأن صادقين ولمكن العلة كاذبة ، فإذا قلنا مثلا : رسب العلبسة فى مادة الكيمياء لآن الاستاذ لم يوف الموضوع حقه ، قد يمكون كل من العلم فين صادقة .

وينبغى أن نلاحظ أننا يمكننا أن نرد الحسكم العلى إلى أحكام ثلاثة حملية فن المثال السابق ، يمكننا أن نرى ثلاث قضايا : ( \_ رسب الطنبة في مادة الكيمياه. ٢ \_ أسناذ الكيمياه لم يوف المادة حقها . ٣ \_ رسوب الطلبة سببه عدم توفية أسناذ الكيمياه للمادة . (١)

# الفصي السادس

# الاحكام التحليلية والاحكام التركيبية

يميز بين الاحكام التعليلية والاحكام التركيبية عادة في الاحكام الحليسة بأن عمول الاولى متضمن في فكرة الموضوع ، بينها يضاف المحمول في الثانية إلى فكرة الموضوع أو يمنى آخر إن الحركم التعابلي هو حركم يوضح فيه المحمول مفهوم الموضوع . وهو أولى وعقلى ، ولا يستد من التجربة ونستخرجه من الموضوع بواسطة تحايل بسيط . وقد مثل له وكانت » بالمثال الآتى : كل الاجسام محندة وهذه الاحكام هي فقط التي تستهد وجودها من المنطق الصوري.

أما الحكم التركيبي ـ فيو الحسكم الذي لا يدخل فيه المحمول في مفهــــــوم ا اوضوع وهو حدكم بعدى لاقبــلى ، وهو تجريبي ، ومشــال كانت : كل الإجـــام لها وزن .

وتصنيف الاحكام إلى تحليلية وتركبية نسبى. فالحم التركبي بمكر. أن يكون تحليلياً ، والعكس كذلك ، ويخلف هذا باختلاف الاشخاص والازمان . فتلا : الحمج : الارض كروية ، كان تركبيساً لدى القدماء ، تحليلياً في عمورنا الحديثة ، ويرى جسوبلو أن كل الاحكام الصحيحة تحليلية وهذا نتيجة لنظريته في الفهوم الموضوعي ، ولذي كيف عرض جسوبلو لنظريته في الاحكام التحليلية والتركبية وصلتها بنظريته في المفهوم الموضوعي .

يرى جوبلو أننا إذا اعتبرنا و المفهوم به موضوعيا فحسب، أى أن كل ما تنجه للموضوع ، فإننا ندخله فيه، ونمتبره صحيحا وجزءامن مفهومه، فإن كل الاحكام الصحيحة تكون حينتذ تحليلية . أما إذا كنا بصدد المفهوم الذاتى ، فإن نفس الحسكم يسكون تحليليا أو تركيبيا تبعا لمعرفتنا نحن، ازديادها أو نقصانها ، إننى أعرف هذا الكتاب ، لاننى قرأته كثيراً أو تصفحته مراراً ، ولكنى لا ألق بالا إلى تاريخ طبعه ، فإذا وجدت تاريخ الطبع في أسفل صحيفة الغلاف ، فإننى أكرن قد قت بحكم تركيبي ، لان معرفة تاريخ الطبع قسد أضاف شيئا ما إلى فكرتى هن الكتاب ، والآن وقد عرف هذا الناريخ ، فإنه قد أصبح جزءاً من فكرتى هن الكتاب ، والآن وقد عرف هذا الناريخ ، فإنه قد أصبح جزءاً من

ولكن يفهم من الاحكام التركيبية والتعليبة شيء آخر، فإن فكرة أو تصور الوضوع إنسا تعود إلى ألفاظ تعريفه ، فكل حكم يكون المحمول فيه شيئا ما غير تعريف الموضوع ، أو لا يكون عصراً هاما من عناصر التعريف، فإن الحكم يكون حينفذ تركيبا . ومن الامثلة على هذا ، كل جسم عند ، هذا حكم تحليل لانه لا يمكن تعريف الجسم بدون أن نذكر أنه يشغل حيزاً أو أنه مشكن في حيز . وإذا قلناكل الاجسام لا تفذ أو غير نفاذة ، فهذا حكم تحليل أيشا، لانه يغبغى أن نضع صفة عدم الفوذ في تعريف الجسم، لكى تميزه من الجسم الهندسي ولكن إذا قاناكل الاجسام لها ثقل ، فهذا حكم تركيبي ، لانه يضيف عاصية جديدة \_ غير متضمة في تعريف الاجسام ، وهي أنه يخضع بالضرورة المطلقة جديدة \_ غير متضمة في تعريف الاجسام ، وهي أنه يخضع بالضرورة المطلقة المجسام الاخرى .

ويرى جوبلو أن هذا المثال لكانت لم يعد صحيحاً ، ومن الأثول أن يقال كل الاجسام لها كتلة . وحينتذ يكون الحكم تركيبياً .

وإذا توصلنا إلى تعريف النبىء، فإن الحكم التحليل لا يكون إذاً إلا تكرارا إما جزئيا واماكليا للتعريف. أما الحسكم التركبي، فهو الحسكم وحده الذي بأتى بشيء جديد، وكل علم حقيق إنما يشكون من أحكام تركيبية. ونحن نتوصل إلى الاحكام التركيبية إما بالمشاهدات الحسية وإما ينتائج العرهان. والتجربة معين لا يضب للاحكام التركيبية.

ونحن نصل فى رأى جو بلو إلى الاحكام التركيبية بالقياس أيضا . أما كيف يحدث هذا فهو أتنا نحمل على الموضوع تعينا لاحقا ، إذا عرفنا من قبل أن فكرة المحضوع تؤدى دائما وبالمضرورة الى فكرة المحسول . فالنتيجة إذن هى حسكم تركيبى ، ولكن التركيب الذى تعبر عنه ينبغى أن يكون ، داخلا بالقوة ، أى متضمنا فى المقدمة الكبرى ، وبدون هذا لاتكون النتيجة مشروعة . فإذا أردنا أن تكون لدينا من قبل حكم يحتوى هذا الحسكم التركيبي ويتجاوزه أيضا ، فينبغى أن يكون لدينا من قبل حكم يحتوى هذا الحسكم التركيبي ويتجاوزه أيضا ، أي أن يكون أهم منه . فتكون النتيجة

حكما تركبيا ، لأن محولها لا يستخرج من الموضوع بالتحليل ، ولكن من الممكن أن يستخرج من المقدمة الكبرى بالتحليل .

أما عن القضايا الشرطية المنصلة فهى تحليلية ، إذا لم يحتوى المقدم شيئا أكثر مما يحتويه التالى ، بحيث لا يكون التالى سوى ترديد جزئ أو كلى للمقدم ، وهى تركيبية إذا كان المقدم محتلفا عن التالى .

وسندرض للا°نواع التي ذكرها جوبلو من القضايا الشرطية المنصلة لنرى هل هي تحليلية أو تركيبية :

النوع الآول: كل تصنايا هذا النوع تركيبية: وقد عبر عنها جوبلو بالرموز الآتية: إذا كانت ا هي د ، فيان ب هي ق . ولكي تبكون تعليلية ينبغي أن يكون الإختلاف بين ا ، ب لفظا . وهذا غير يمكن ، طالما كنا قررنا في تعريفها أن الموضوعين ، موضوع المقدم ، وموضوع للتالي ، عتلفان إختلافا حقيقيا . ويمكن أن تحصل بقياس على الحكم الذي يحتويها ، بل ويتجاوزهما \_ مثلا إذا كانت ب هي دوع الجنس ا وإذا كانت د ، ق متشابهتين ومثالها إذا كان كل ثديمي فقريا ، وإن الإنسان فقرى، وإنه يمكنا أن نحصل على هذا الحكم بالتحليل للقدمة الإنسان ثديي .

النوع الثانى: إذا كانت س هى د فإن س هى ق ، كل قصايا هـ الله النوع الثانى : إذا كانت س هى د فإن س هى ق ، كل قصايا هـ د ، لأنه حيثند يمكن إستناج المحمولين من صفة واحدة ، أو تكون ق جرءاً من تعريف د ، حيئند لا تأتى القصية بشىء جديد . ولكنا قررنا فى تعريف هـ ذا النوع من القصايا الشرطية المتصلة أن العلاقة بين المحمولين فيها، وإن كانت ثابتة وضرورية ، فإنها مشروطة بتحققها فى موضوع معين بذاته ، إن وعد زيد بالحضور فإن وهد

زيد (هذا المخصوص بعينه)، يستدعى حضوره، فالمحمولان اذن مشروطان بشخص بعينه ولا يشترط أبدا صفة واحدة تجمع الوهد بالحضور أيا كان ، بالحضور فعلا.

النوع الثالث : وصورته : إذا كانت ص هى د ، فإن ص هى ق . وهذه الاحكام تعليلية إذا كانت تقرر أن ق ،تضنة فى نعريف د ، وتركيبية اذا كانت د ، ق عمو لين عتلفين .

و بلاحظ جو بلو أن الاحكام الشرطية المتصلة التركبية لا يمكن أن تسكون بالتجربة وحدها ، إنها تتجاوز التجربة دائما ، لانها عامة وتضمن هددا غمير عدود من الاحكام الحلية ، واذا تكونت على أساس تجربة أو تجارب ، فلا بد من استدلال إستقراق لكى يفسر هذه التجارب ، ويستخرج منها قانونا . أما اذا كانت نتاج استدلال بحت ، فإن هذا الإستدلال لا يمكن أن يكون قياسا أوسلسلة من الاقيسة ، لانه يمكن استنباطها حينتذ بالتحليل من حسكم ما يحتوبها من قبل احتواما بالقوة ، احتواما مضمراً .

وأخيرا \_ إن كل حكم تركبي - أى كل حكم فايته اكتساب معرفة جديدة هو حكم استدلالى ، وسواء كان هذا الإستدلال \_ استقراء أو قياسا فإنه يتجاوز المعطيات التي يقوم عليها، وإن الموضوع الرئيسي لنظرية الإستدلال هو أن يوجد معرفة جديدة خصبة ، معرفة ،وضوعية لم تكن موجودة من قبل ، لا ظاهرة ولاكامة (١) .

#### أرسطو وسان توما الاكويني :

لم يسترف أرسطو إلا بالحسسكم التحليل كمبحث من مباحث المتعلق الضورى وقد عرف بما يأتي ﴿ الحكم التحليل هو ماله محمول يرتبط برباط ضرورى

Tricot - Traite, p. 143 (1)

بالموضوع . أما الحكم التركبي ، فهوالذي يرتبط محموله بموضوعه برباط خارجي.

أما المعانى الاولية والبعدية ، فلم تكن واضحة لدى أرسطو · كما أنها لم تكن واضحة فى العصور الوسطى لدى مفكر كالقديس توما الاكوينى · فقـد عرف المعرفة الاولية بأنهـا ، معرفة بالعلة ، والمعرفة البعدية بأنهـا معرفة بالمعلول : ولاقيمة لهذين المشيين فى العصور الحديثة (١) .

غير أن المدرسين هرفوا نوعا من التميز بين القضايا يشبه إلى حدما تصبيمها ليل تحليلية وتركيبية ، فقد قدموا القضية إلى جوهرية وعرضية، أما الجوهرية فهى التي تستخدم الكليات ، كالنوع والجنس ، فإذا إستخدم هذان الكليان في قضية ، سميت جوهرية ، أى إذا استخدما كحمول كانا مكونين لطبيمة الموضوع ، أو لماهيته ، فسميت جوهرية ، من حيث إن الجوهر هو تعبير آخر هن الماهية ، أما إذا كان المحمول صفات ليست داخسلة في صفات الجوهر الذائية ، فإنه يكون أعراضا ، لذلك سميت القضية هرضية .

وقد نقد لوك هذه النظرية الذاتية فيا بعد ، وحاول أن يثبت أن ما يدعوه المدرسيون جواهر ليس في الحقيقة غير مفهومات الالفاظ ، وأن الماهية ليست متحقة تحققاً وجوديا في الافراد ، وأننا دائما نبحث في الفظ ومفهوم اللفظ وأن مفهوم الفظ ينتزعه العقل من أفراد السكلي .

#### الاحكام النحليلية والنركيبية لدى كانت :

كانت أول من ميز بين النوعين . وتتلخص نظريته فيها يأتى : تكون العلاقة فى كل الاحكام التى نفكر فيها عكنة على صورتين : إما أن يكون المحمول ـ بـ

Tricot - Traité, p. 143 (1)

متعلقا بالموضوع 1 ـ كئى. ما متعنىن ضنا فى هذا التصور (١) أو أن (ب) خارجة بالكلية عن تصور (١) مهاكانت مرتبطة به فى الحقيقة . فى الحالة الأولى تسمى القضية تحليلية ، وفى الثانية تسمى تركيبية . وكذلك تسمى الأحكام تحليلية إذا كانت حلة المحمول بالموضوع صلة تشابه كامل ، أى أن المحمول هو الموضوع هو المحمول ، مثل قو لنا الهى اأو ، الانسان حيوان مفكر ، وتسمى تركيبية إذا لم تمكن كذلك مثل قو لنا ، السرب أحرار ، فالأولى شارحة ، لاتضيف ثينا ما إلى تصور المرضوع بواسطة المحمول ، سوى أنهسا تحلل الموضوع إلى التصورات الني يشكون منها ، بينها الحكم الثانى يعنيف إلى تصور الموضوع تحولا لم يكن فيه من قبل ، ولم نفكر فيه ، من هذا فستنج أن الاحكام الاولى لاتمدنا عملومات جديدة ، ولكنها توضح التصورالذى كان لدينا من قبل ، وتجمله مفهو ما لنا ، وأما الاحكام الثانية فتعلى معلومات جديدة .

والاحكام التحليلية أولية ، والاحكام النركيبية بعدية . ويتسامل كانت إذا كانت بعض الاحكام ـ كبدأ العلية والبديميات الرياضية ـ أحكاما تركبية وف الوقت عيته أولية . ويجيب بأنها أحكام تركيبية لان التصور المعلول ليس مثلا متضمنا في العلة ، كما يرى أنها أولية ، لانها عقلية وكلية وضرورية (١) .

وإمكانية مثل هـذه الاحكام ـ التي هى الشرط الضرورى للفكر ولوجــود العلم نفسه ــ هى موضوع كتاب و نقد العقل المجرد ، .

Kant : Critique de la Raison Pure, p. 46 (1)

# الْجَائِبِ لِبَرِّائِعُ الإستدلالات الماشرة الفصل الأول

## طبيعة الإستدلالات المباشرة Immediete Inferences

حاول أرسطو أن يبين طبيعة البرهنة فقال: إن الاستدلال أوالبرهنة هي سهر المقل من المعلوم إلى المجهول، وصواء في هذا ارتفع المقل من الحاص إلى العام، من الواقع إلى القانون أى الاستقراء Induction - أو نول من العام إلى الحاص، من المبدأ إلى التتبيعة أي الاستنباط أو الاستدلال الصورى Deduction ، والاستنباط نفسه كان أساس المنطق الصورى ، أما الاستقراء فيكان بطبيعته بمت إلى إساس منطق مادى كما قلنا كثيرا من قبل - غير أن هذا كله لم بمنع من وجسود مشكلة صورية له . كما أن المنطق الصورى يقمع الآن لانجاه جديد لم يعرفه أرسطو هو الإستدلال الرياضى ، وهو في حقيقته يختلف عن هسدذا المنهج الاستنباطي أو التبالي الذي هرفه أرسطو .

غير أن الاستنباط ـ كما قانا ـ حى عند أرسطو نفسه ـ لم يقتصر على الصورة القياسية غير المباشرة من الاستدلال ، بل أوجد أرسطو صورة أخسسرى من الاستنباط أو الإستدلالات المباشرة ، أفرد له فى كنبه مكاناً بمسازاً ، وكان من الملائم أن تقوم بيحث الإستدلالات المباشرة بعدالإستدلالات غير المباشرة ، ولكن بين المبحثين من الصلات القوية ما يجعلنا تقرر أنه سواء عرضنا للواحد منها

قبل الآخر. بل إنه من الضرورى لفهم الإستدلالات المباشرة من فهم الإستدلالات غير المباشرة ، إذ أن كثيرا من صور الأولى بمكن ردها إلى صور الاخسسيرة . سترى بعض تلك المحاولات ــ وسواء كانت مشروعة أو غير مشروعة ـ فإنها تبين مقدار الصلات القوية بين المبحثين .

والاساس العام الذي يقوم عليه الإستدلال ـ سواء كار باشرا أو غير مباشرا أو غير مباشر الله في مباشر ـ هو مقالة المقول على الكل وعلى اللاغي. وسنرى بعد ، أن هذه المقالة هي تتيجة لمبدأ الذائية الذي يعبر عن اتفاق العفل مع ذاته ، وأن هذا المبدأ هوأساس الإستدلال . وعلى هذا القانون الاخير وقانون عدم التنافض ، ولسنا في حاجة إلى تبيين الصلة بين هـــذا الفانون الاخير وقانون الذائية ، وإنما تنقل إلى تبيين حقيقة الإستدلال المباشر توجه عام .

الإستدلال المباشر : Eputpollence هو إستدلال قضية من قضية أخرى موضوعة دون اللجوء إلى واسطة ماء أى أنسا لسنا في حاجة إلى قضية ثالثة ، لكى نصل إلى نقيجة من مقدمة موضوعة . هنا ينعدم الحمد الاوسط ، الذى سنراء أساس نظرية الإستدلال غير المباشر . ولكن على من الممكن القول إن هناك إستدلالا مباشراً ؟ اننا في أى عملية من عمليات مذا الإستدلال سواء كانت تقابلا أو عكما أو غيرها من عمليات ، لانتقل من حقيقة إلى أخرى ، كا يتطلب ذلك الاستدلال الحقيق ، وإنمسا نحن منكنى بالتمبير هن الحقيقة نفسها في مظهرين صوربين محتلفين ، ثم إن القضية الاستدلال المباشر أصدق بكثير من القضية المستشجة ، ومن السهولة بمكان أن نبرهن عليها بدون ما لجوء إلى القضية الاخرى ومن السهولة بمكان أن نبرهن عليها بدون ما لجوء إلى القضية الاخرى

المستدل عليها من القضية الأولى ، غير أن الاستدلال الحقيق لا يكون أبداً على هذه الصورة . إنه يفترض واسطة ظاهرة أو مخفية القضيسة معلومة من قبل ، وباندراج هذه الواسطة مع هذه القضية نصل إلى تتيجة أخرى جديدة . فالإستدلال إذاً يحتوى بالضرورة على ثلاث قضايا على الأفل. فجميع عمليات الاستدلال المباشر إذاً لا تدل على رهنة حقيقية .

وقد قام أرسطو وراموس وليبنز ولاشيلييه برد التداخل والمكسوعكس النقيض الخالف إلى الأشكال الفياسة الأولى والثانية والشالثة ، وفي هذا الرد تبسيط انظرية البرهنة على العموم ، بل سنرى أرسطو محقق صحة العكس بواسطة قياس منااشكل النالث وهذا النحقيق علية منطقية مشروعة ولكن هناك اعتراض على أرسطو ، وهو أنه استخدم كثيراً من عمليات الرد المباشر وبخاصة العكس في رد ضروب الشكل الثاني والثالث إلى الأول ، وفي هذا دور ، إنه شبت صحمة الأنيسة بالمكس ، وصحة العكس بالأقيسة . ولكن هذا الاعتراض مردود ، إن كل هذه الإسندلالات إنما هي تمثلات صورية بحتة أسنا في مقام الرهنة على صحة عملية منها بعملية أخرى ، أو بمعنى أدق لسنا أمام تحقيق صحة صورة منطفية بصورة منطقية أخرى ، إنما نحن أمام صورة منطفية نمير عن حتيقة واحمدة • وليس معنى هذا أننا أمام صور من الاستدلالات المباشرة تتصل أشد إقصال بصور من الإستدلالات غير المساشرة ، وأن هذه هي تلك وتلك هم هذه . إن للاستدلالات المباشرة أصالتها الخاصة ، إنها تنكون من إدراك مباشر لحقيقة ما ، وعلى هذا تستحق أن تدريس في ذاتها ، والإستدلال المباشر بحوى صوراً متعددة، ولكن أقسامها الرئيسية هي الإستدلال بواسطة التقابل. Th Inference by. Opposition of Propostions

والإستدلال بواسطة عمليات النقض والعكس وما يتبعها Eduction

# ا*لفیِسُل لش*انی تقبایل الفضیایا

معنى تقابل القضايا: يقال لقصيتين من القضايا إنها متقابلتان أو بينها تقابل ، إذا كانتا – مع اشتراكها فى الموضوع والمحمول – عنتفتين ، إما كا وإما كيفا وإما كا وكيفا مما . ونحن نعلم أن عندنا أربعة أنواع من القضايا وهى A-E-I-O وهى تتقابل على أربعة أنواع هى :

- (۱) التفاد Contradiction (۱) التفاد
- (١) النداخل Sub-alternation (٤) والدخول تحت التضاد

#### Sub-Contraieté

وقبل أن تعدد عن كل واحدة على حدة المذكر الشروط الدامة التقابل. أما تلك الشروط فهى أن تنفق الفضيتان المتقابلتان - فيما أسمساه مناطقة العرب - الوحدات الآبان: إتفاق الموضوع والمحبول لفظا ومدنى الزمان والمكان ، والقوة والفعل والكل والجسيز، والشرط والإضافة. يقول القطب فى شرحه على الشمسية بعد أن ذكر تلك الوحسدات ، فهذه وحدات تمانية شروط ذكرها القدماء ، وردها المتأخرون إلى وحدتين - وحدة المرضوع ووحدة المحمول - أما وحدة الموضوع فيندرج تمنها الوحدات

<sup>(</sup>١) شرح السلب على التماية ١٠ ص ٢٠

أما الفارابي ـ فإنه يرد جميع الوحدات إلى وحدة واحدة أسماه وحدة النسبة الله وحدة واحدة أساب الإيجاب وعدد لله الحكية وحين يمكون السلب وارداً على النسبة التى ورد عليها الإيجاب وعدد لله يتحقق التنافض جزماً وإنما كانت مردردة إلى تلك الوحدة لأنه إذا اختلف شيء من الآمور النمانية ، إختلف النسبة ضرورة ـ إن نسبة المحمول إلى إحد الآخر بالم عنافة لنسبة إلى الآخر ونسبة أحد الآمرين إلى شيء مغايرة لنسبة الله بشرط آخر . وعلى هذا ـ مني أعدت النسبة ـ انحد الكلم ١٠٠ .

نستخلص من كل هذا أن للنقابل شروطا لا ينبغى أن نخرج هليها \_ وتفصيل نلك الشروط موضحة بالامثلة \_ هي كما يلي :

١ - عدم إختلاف الموضوع: لا تقابل بين: الحديد معدن ـ النبات ليس بمعدن ، هنا اختلف الموضوعان لفظا . وهناك حالة يتفق فيها الموضوعان لفظا ، ولكن يختلفان معنى ـ كلام الله غير مخلوق ـ كلام الله مخلوق ـ الاول: بمعنى الكلام النفى ، والثانى: بمعنى الكلام الملفوظ .

٧ ـ عدم إختلاف المحمول: لا يصح إختلاف المحمول لا لفظا ولا معنى
 ـ الفضة كثيرة الاستمال. الفضــــة ذات قيمة. إختلف المحمول هنا لفظا ـ
 الملائكة كاثنات ناطقة \_ بمعنى أنها عاطة \_ الملائكة كاثنات غير ناطقة \_ بمعنى
 أنها لا نفكر تفكير الناس \_ إختلف المحمول هنا معنى .

عدم إختلاف الزمان \_ فلان سعيد (اليوم) \_ فلان غير \_\_\_ميد
 (أى في الآن ).

<sup>(</sup>۱) الفاراني تعصيل ٠٠ س ١٣

عدم اختلاف المكان: فلان موجود ( في بيته ) فلان غير موجود ( في الكلية ).

عدم إختلاف القوة والفغل: البذرة شجرة (أى بالقوة) - البذرة غير
 شجرة ( بالفعل) .

عدم إختلاف الكل والجزء: الزنجى أسود (أى كله) الزنجى أبيض
 رأى بعضه) العرب مسلمون (أى كلهم) العرب غير مسلمين (أى بعضهم).

عدم لمختلاف في الشرط: الطلبة ينجحون (إذا اجتهدوا في طوال العام،
 الطلبة لا ينجحون (إذا لم يحتهدوا طوال العام).

 ٨ - إختلاف في الإضافة - هبد الظاهر غنى ( بالنسبه لزيد ) عبد الظاهر غير غنى ( بالنسبة لممرو ) .

## التقابل بالتقاقض وبالتضاد:

التناقض : أكل أنواع التنابل ، إنه بين قضيتين عنلفتين كيفا وكما ، وهل هذا يكون بين ۵ و O \_ وبين B و I . أى بين الكلية الموجبة والجزئية السالبة أو بين الكلية السالبة والجزئية الموجبة .

۵ کل ب هی ا لا واحد من ب هو ا E

O لپس بستس ب استس ب می ا

أما التضاد : فهو بين قضيتين كليتين عنلفتين كيفا فقط ، فهو بين A ، B ، .

کل ب هی ا

لا واحد منب هو ا E

ويمثل التناقض ـ كما قلنا ـ النقابل بمنى الكلمة ، إنه يتجه نحر الراطمة

ويحاول أن ينفيها نفيا قاطعا . ويظهر هذا في الفنات الاجنبية أكثر من ظهوره في اللغة العربية ـ ولذلك كان الإختلاف بيته وبين القضاد جوهريا ،إنه لا يتصل بالصورة فقط ، بل يقصل بمادة القضايا . إن القضية النقيض هي نني القضية الموضوعة نفسها أما القضية المضادة فهي نني القضية الموضوعة ، ووضع لشيء آخر جديد ، فلا واحد من ب ا معناها :

١ ـ أنني أنني كل ب١

٧- أننى أثبت أنه لا ثنى، من ب ا . وكان أرسطو يردد دائمًا و أن علم المتضادات علم واحد ، وهذا يعنى أنه يوجد وباطمشترك بين فكر تين متضادين يحممها فى وحدة نهائية ، وباط مشترك ، يركب بينها تركيبا أخيراً ومن الاسئلة على هذا ، الوحدة والكثرة - إنها يرتبطان إرتباطا فى العدد ، بالوغم من أنها متضادان (١).

التقابل بالدخول تحت التضاد والتقابل بالتداخل

بسطس با

ليس بسنس ب ١

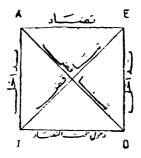
أما القضيتان المتداخلتان \_ فهما ما اختلفا كية \_ A \_ 1 أو O ، E

۵ کارب ا لاواحد من اب E

I سخس ب اليس بمض اب 0

Hamelin: Systéme p. 148 (1)

ولم يعرف أرسطو النوع الشانى من التقابل ـ النداخل ـ ولكن وضعه الاسكندر الافروديسى ـ وقد رأى بعض المناطقة أنه ليس تقسابلا بمنى السكلمة ـ وإنما هو تضعر قضية أخرى أشمل منها ، أو بمعنى آخر هو شول قضية هامة لقضية أخرى بدور نفير في الكيف ، ومن الواضح أن السكلية سواء أكانت موجة أو سالبة ـ تضمن الجزئية المتحدة معها في الكيف ـ وقد وضع أرسطو مربعا ، وضع فيه تلك العمليات العفلية، ويمكننا أن نعنيف البه التقابل بالتداخل (1).



ويمكتنا النظر إلى نظرية التقابل - من وجهتين عتلفتين: الأولى - كملاقة بين تصنيتين معينتين - الثانية - كمملية من عمليات الاستدلال ، نستدل فيها من صدق أو كذب قضية على صدق وكذب عدة قضايا .

Tricot, Traité, p. 159 (1)

غير معروفة صادتة

غير معروفة كاذبة

0 مازنة

کان به مادنه

٥ كاذبة

| مادقة   | غير معروفة | غير معروفة | سادنة   | مادنة      | 4.36    | o  | الجزئية السالية |                         |
|---------|------------|------------|---------|------------|---------|----|-----------------|-------------------------|
| ;       |            | مادنة      | كاذبة   | غير معروفة | مادنة   | I  | الجزئية الموجبة |                         |
| مارتة   | كاذبة      | 1          | 1       | غير معروفة | كاذبة   | K  | خالسا خلاسا     | جدول يلخص آحكام النقابل |
| كاذبة   | غير معروفة | غير معروفة | عدية    |            | :       | ≯  | الكاية المرجبه  | <b>\$</b>               |
| ا كادية | 1 حادثة    | ة كاذية    | E مادنة | ۸ کاذبة    | ۸ مارنة | Į, | ا يناس§ا دَين   |                         |

# قوانين تقـابل القضـايا :

إن تقابل القضايا هو عملية من عمليات الاستدلال المباشر . بواسطتها نسقتج صدق قضية أو كذبها من إفتراض صدق أو كذب قضية أخرى مقابلة لها ،وقد صر عنها المدرسيون عا يأتى :-

( Affirmatio et nagatio ejusdem de eodem )

أى إثبات ونني نفس المحمول عن نفس الموضوع .

ولمختلف أنواع التقابل قوانين تتلخض فيما يأتى :ــ

إ قوانين التناقض \_ الفضيتان المتناقضتان تكون إحداهما صداقة بالضرورة والاخرى كاذبة بالضرورة · وهذا تطبيق مباشر وواضع لمبدأ عدم التناقض . الني ميكون أو لا يكون ، لا وسط ، الإثبات والني يتقاسمان المكتات . أو كا يقول ماربتان إن إحدى الفضيتين المتقابلتين تنني بالدقة ما تثبته الآخرى ، وأن النفس ترى مباشرة أن الحقيقة الواحدة بمسبع ضها بوضع قضية ورفع الآخرى .

ويمكن التعبير عن حكم التناقض بما بل :

القضيتان المتناقشتان لا تصدقان معا ولا تكذبان معا أى لا يجتمعان مصا ولا يرتفعان معا ، فإذا صدقت إحداهما ، كذبت الآخرى، وإذا كذبت إحداهما صدقت الآخرى . ٧) التناقض والمستقبلات الملكة عير أن أرسطو \_ قبل - استثناه لقاعدة المتنافضات القاعدة الآنية: إن المستقبلات الملكة قدلا يتحقق بينها تناقض، فلا نستطيع أن نقول إن إحداهما صادقة والآخرى كاذبة \_ غداً ستقوم معركة بحرية . غداً لن تقوم معركة بحرية . الآمر هنا غير معين ، ولا توجد واحدة منها في الحاضر صادقة أو كاذبة . يكون الآمر صادقا إذا ما توافق مع الواقع \_ ولكن إذا لم يوجد الواقع الملاقا \_ وهذه هي القضايا المستقبلة المختملة \_ وقد وافق على هذه البرهنة هاملان وماوينان .

قوانين التداخل :

صادقة وقد تكونكاذة .

للنداخل قوانين نجملها فيها يأتى :

1) إذا كانت A أو E صادقة كانت 1 أو O صادقة

Ad universali ad Particulare volet Consequentia

كل ب ا به صادنة الاواحد من ب ا E صادقة بعض ب ا 1 صادقة اليس بعض ب ا 0 صادقة

۲) إذا كانت A أو ع كاذبة فلا نتيجة · فان 1 أو O تحكونان إما
 صادقة وإماكاذبة (أى مجهولة).

كل انسان ماقل A كاذبة لا انسان بكامل B كاذبة بعض الناس عاقلون 1 غير معروفة ليس بعض الناس بكاملين ○ غير معروفة ٣ ) إذا كانت 1 أو ○ صادقة فلا انتاج ـ فإن A أو B قد تكون

بعض الناس قان 1 صادقة لا واحــــد من الناس بفليسوف E صادقة كل الناس قانون A غير معروفة ليس بعض الناس فلاسفة ○ غير معروفة .

إذا كانت I أو كاذبة كانت A أو B كاذبة .
 بعض الناس كاملون I كاذبة ليس بعض الناس بكاملين O كاذبة
 كل الناس كاملون A كاذبة لا واحد من الناس مكامل B كاذبة

وذهب راموس وليبنز ولاشيليه إلى أنه لا وجود للاستدلال المباشر، وأن العمليات العقلية الثلاثة التداخل وحكس النقيض ، والعكس ، ترد بالتوالى إلى أقيسة من الإشكال الاولى والثانية والثالثة ، وسنبحث الآن رد التداخل فقط .

ونحن نعلم من ناحية أخرى \_ أن لا شبليبه يرى أن السكلية الموجب أو السالية من ناحية أخرى \_ أن لا شبليبه يرى أن السكلية الموجب إنها السالية من عانون من ناحية من حيث إنها أو المنطقة أو حقائق تضمن المحدول أو لاتضينه . أما الفضية الجزئية الموجبة أو السالية فليست إلا تعبيرا بسيطا عن واقعة أو من حقيقة . وبعبارة أخرى إن 1 ، 0 متضنان في 2 ، A أى أنها حالات جزئية القضايا الاول ، يحيث تسليح أن نعبر عنها في رموز فيقول :

.(1) A > ou E > iou O

وهذا يستدعى ما يأتى :

إن عملية التداخل في الفضية الكلية الموجب من قياس من الشكل
 الأدل Darit

lbid, P. P. 161 - 152 (1)

ويستند حذا التياس عل مبدأ الشكل الآول نفسه وهو الـ Dictom · ولكن على أساس المفهوم .

ويلاحظ أن صغرى القياس، وهي بعض ا ا هي حالة جزئية ، ولكتها غير معينة في المقدمة الكبرى كل ا ب. هنا تشمل المقدمة الكبرى أشياء متعددة قد تحيط مثلا بد ، و ، و ، فبعض ا هي د أو ز . ونحن قد افترضنا أرب القضية الكبلية الموجبة تشمل الفضية الجزئية الموجبة ، غير أننا في الوقت عينه لا نستطيع أن نقول إن هذه القضية الجزئية هي جرد تكرار ، هي جرد تشابه بين الموضوع موصوف بشكل ما بالمحمول فبعض ا لها صفات تدرجها نحت ا ، ولكن ايست هي هي المنا المعالم فياس حقيق - إنما الحلاف الوحيسة بينه وبين القياس الحقيق في بأنسا أمام قياس حقيق - إنما الحلاف الوحيسة بينه وبين القياس الحقيق في من الحد الأوسط ، بينها في المحافظ الحد الأوسط قد تمين تعينا دقيقاً من الحد الأوسط قد تمين تعينا دقيقاً من الحد الإوسط قد تمين تعينا دقيقاً من المجرد الموسلة به إلى المناه من الحد الأوسط قد تمين تعينا دقيقاً من المجرد الموسلة به أو بعص ج ، غير أن هذا الإخلاف اليس إلا في الظاهر ،

 لا علية التداخل والسكلية السالية ، حق قياس من الشكل الآول وطريقة البرحة على حذا ، حق الطريقة الآولية . لاواحد من اب E وبعض ا ا —————— ∴ ايس بعض ا ب ⊙

والمبدأ الذي يقوم عليه هذا القياس هو Bictum ولكن في صورة سلمية ولهذه الاسباب نستنجأزالصغرى ليست بجرد تكرار إلا في الظاهر ، وأنه يوجد قهابه أساسي بين عملية التداخل في الكلمية السالبة والقياسFerio .

تلك هي نظرية لا شهليه ، وفي النظرية عن مؤكد علاوة على فاتدتها في تعسيط قواعد المنعلق العورى ، إذ أنها جعلت أشكال الآفية الثلاثة تطوى عمليات الاستدلال المباشر ، عبر أن في النظرية خطأ واضحا ، إذ أنه من المستعبل أن نقبل أن الصغرى - وهي أساس كل برهنة عنده - لبست تكراراً ، أو أنها قائمة بذاتها - ان دقة التحليل السيكلوجي أخفت على لا شيليه شيئين على جانب من الآهمية . أخفت عليه - أولا - : ما يتطلب الفكر المنطق من مراعاة صور القضايا نفسها ، اذ أن المنعلق الصورى ينظر في صورة القضية ويعتبرها شيئا أساسها ، والصغرى في عملية رده التداخل الى الآفيسة ، لا يتضع فيها صورة قضية بحنى الكلمة اتضاحا ناما . أما المسألة الثانية : إننا إذا رفضنا الإستدلال الماشر حكما برى لا شبليه - من حيث هو إستدلال ، فلن يفتج عن صفا أمن الاستدلال الماشر يقتبج عن صفا أمن الاستدلال الماشر يقتبج عن مفا أمن الاستدلال الماشر يقابع غير مباشر . إن ادارك الحقيقة قد يتم بدون أي وصط ، إنما يتم بنطيق مباشر لقانون عسدم التاقيض على الفضية الى بين أبدينا ، صفا الطبق المشروع يفتج ضرورة هذا الاستدلال الماشر الذي نحن بصده .

أما المناطقة الرياضيون المعاصرون فقدذهبوا أيضا إلى أن التداخل عملية غير مشروعة ، وحجتهم في ذلك أن القضية الكلية لا تحتوى اطلاقا على أي إثبات وجودى، ولكنها تعبر فقط عن علاقة تناسب أرعدم تناسب والقضية الجرثية على المكس ، هي قضية وجودية ، لانها تتضمن وجودا حقيقيا للموضوع ، فأي إنتقال من القضية الكلية إلى القضية الجرثية أو المكس ممتع ، لانتا ترتكب بهذا غلطا . Paralogism .

وقد أخطأ هؤلاء المناطقة الرياضيون أيضا \_ إنهم لم يراهوا النميز الاولى بين الوجود الحقيق والوجود المثال \_ تحت تأثير دراع وباضية \_ ثم إن القضية الكلية ليست على الدوام فضية غيروجودية \_ وليت الفضية الجزئية وجودية على الدوام كل قضية إنما تتماق بالمنى الذاتى الذى تقسم به فى النفس \_ وقد تحتوى قضية كلية قضايا جزئية حسقيقية \_ فتكون حقيقية إلى حدما \_ وقد تعبر قضية جزئية عن فكرة عامة \_ وذلك إذا ماشارك الموضوع فى ماهية مشتركة عامة ، أى بمنى آخر إن صورة القضية تبق هى هى \_ بينها تحفظ النفس بحريتها فى تغيير المعسون .

# قوانين ا**لت**ضاد :

1 - إذا كانت A صادقة - فان E كاذبة .

كل إنسان فان ۾ ، صادقة

لا واحد من بن الانسان بغان ١٤٤٤ذبة

وللبرعة على ذلك نقــول: إذا كانت A صادقة كانت O كاذبة كنفيض وإذا كانت O كاذبة ـ فان E كاذبة كنداخــة (القانون الرابع من النداخل) ٧ - إذا كانت E صادقة - فان A كاذبة .

لا واحد من بني الإنسان بكامل E صادقة .

كل إنسان كامل ٨ كاذبة .

والبرهنة على ذلك نقول: [ذا كانت £ صادقة فان 1 كاذبة كنفيض. و هركاذبة كنداخلة (القانون الرابع من التداخل).

٣ ـ إذا كانت ۾ كاذبة ـ فلانتيجة ـ فان £ تكون إما صادقة وإما كاذبة .

والبرهنة على ذلك نقول إذا كانت A كاذبة. فان O صادقة كفيض ـ ولاإنتاج بالنسبة E (القانون الثالث من النداخل).

إذا كانت ع كاذبة ، فلا نتيجة ـ ٨ تكون إما صادئة وأما
 كاذبة .

والبرهنة على ذلك نقول: إذا كانت ع كاذبة فان 1 صادقة كتيمن ــ واذا كالت 1 صادقة . فلا نتيجـــة ، بالنسبة لـ ق (النانون الثالث من النداخل) .

### فوانين ما تحت النضاد :

ا إذا كانت 1 صادقة، فلا نقيجة . ٥ تكون إما صادقة أو كاذبة .

والبرهنة على ذلك نقول . إذا كانت 1 صادنة ، فان £ كاذبة كنقيض وإذا كانت £ كاذبة ، فلا نتيجة ( القانون الثاني من التداخل ) .

 إذا كانت 0 صادقة فبلا إنتاج ، 1 تكون إما صادقة واما كاذبة والبرهنسة على ذلك نقول . اذا كانت 0 صادقة فإن ٨ كاذبة كنفيض وإذا كانت A كاذبة فلانتيجة بالنسبة لـ 1 (القانون الثاني من التداخل). ج\_إذا كانت 1 كاذبة فإن 0 صادقة .

والبرهنة على ذلك نقول : إذا كانت I كاذبة فان E صادقة كنقيض وإذا كانت E صادقة فإن O صادقة كنداخلة ( القانون الأول من النداخل ) .

ع ) إذا كان 0 كاذبة فان 1 صادقة .

والبرهنة على ذلك نقول: إذا كانت O كاذبة ، فإن A صادقة كتقيض وإذا كانت A صادقة كتداخل وإذا كانت A صادقة كنداخلة (القانون الأول من التداخل) إن أساس البرهنة موهو واحد في المتضادات ، وفي الدخول تحت التضادي في الحالين ـ ننتقل بواسطة القضيتين ؛ الفضية الأولى ـ من نقيض القضية الموضوعة ، والقضية الثانيسة هي الفضية المداخلة مع القضية التقيض . والمكن نلاحظ أن فرانين الدخول تحت التضاد هي مكس قوانين التضاد .

# ملاحظات وتطبيقات :

إ) الفضيتان الكليتان السالة والموجبة لايصدقان معا ، ولايكذبان معا وذلك
 ف حالة ما إذا كان الموضوع أخص من المحمول، ويكذبان معا إذا كان الموضوع
 أهم من المحمول ، وذلك في حالة التضاد .

| ر صادقة<br>كاذبة | 1 (11111)      | كل إنسان حيوان               |  |
|------------------|----------------|------------------------------|--|
| کاذبه            | الحالة الاولى  | لاواحـــد من الإنسان بحيوان  |  |
| کاذبة<br>کاذبة   | الحالة الثانية | كل حيوان إنسان               |  |
| [ كاذبة          | ا الحد الت     | لا واحســد من الحيوان بانسان |  |

٧) الغضبة الكلية الموجة إذا كانت صادقة ، كانت الجزئية الموجب.

المتداخلة ممها صادقة ، وذلك حين يكون الموضوع أخص من المحمول . (كل إنسان حيوان . بعض الإنسان حيوان ) .

الحالة الأولى : إذا كان الموضوع أهم من الحمول :

كل حبوان إنسان : كاذبة .

بعض الحيوان إنسان : قد تكون صادقة .

الحالة الثانية : إذا كان الموضوع والمحمول متباينين :

كل مثك دائرة : كاذبة بمض المثلث دائرة : كاذبة

ذلك أنه لا اشتراك النة بنها.

أما في حالة السلب: إذا صدقت الكلية السالبة ، صدقت الجزئية السالبة تبما اذا كان الموضوع والمحمول متباينين ، واذا كذبت الكلبة . فقد تصدق الجزئية وذك اذا كان الموضوع أهم من المحمول ، وقدتكذب اداكان الموضوع أخص من المحمول .

١ - مثال لمدق الكلية السالبة وصدق الجزئية السالبة .

لا شيء من الجاعات متنفس صادقة

ليس يعض الجامات عتفس صادقة

والموضوع والمحمول هنا متباينان .

ب- مثال لكذب الكلية السالبة وصدق الجزئية السالبة ما الموضوع أهم
 من المحمول :

لا شيء من الحيوان بانسان كاذبة ليس بعض الحيوان بانسان صادقة

جـ مثال لكذب الكلية السالبة وكذب الجزئية السالبة \_ الموضوع أخص
 من المحمول :

لا شيء من الانسان بحيوان كاذبة ليس بعض الإنسان بحيوان كاذبة

٣- إذ صدقت الموجمة الكلية ، كذبت السالبة الجزئية وبالمكس سواء كان الموضوع أخس من المحمول أو أعم منه ، وهذا هو التناقش . وكذلك إذا صدقت السالبة الكلية ، كذبت الموجبة الجزئية وبالمكس ، سواء كان الموضوع أخس من المحمول أو أعم منه ، أوكانا منيايين. فالسالبة الكلية صادقة والجزئية الموجبة كاذبة .

إ - الجزئيتان لا يكذبان معاً رقد يصدقان ( دخول تحت التعناد) .
 واذا كان الموضوع أهم من المحمول ، صدقت الجزئيتان ( الموجة والسالة )
 واذا كان الموضوع أخص من المحمول ، صدقت الموجة ، وكذلك السالة
 واذا كان الموضوع والمحمول مقبايين ، صدقت السالة دون الموجة (١٠)

lbid. p. p. 161 - 164 (1)

# *الفصسل لأثالث* الإستدلالات المباشرة

### ماامكس والنفض

ئة خلاف بين الاستدلالات المبائرة بالنقابل والاستدلالات المبائرة بالمكل والنقض ، إننا في الأولى نستدل على حكم تعنية من قسنية أخرى متحدة معها في الموضوع والمحسول أما في الإستدلال المبائر ، بالمكل والنقض ، فإننا تنتقل من الحمكم على قسنية إلى الحمكم على قشنية أخرى عتلفة معها في الموضوع وحد، أو المحمول وحسده أو في المحمول والموضوع معا .

| Conversion              | ١ ) العكس المستوى            |
|-------------------------|------------------------------|
| Obversien               | ۲ ) نغض المحسول              |
| Obverteb Couversion     | ٣) نغض العكس المستوى         |
| Partial Contraposition  | <b>۽ ) مك</b> س القيض الخالف |
| Obverteb Contrapo2ition | ه ) مكس التقييض الموافق      |
| Paptial inversion       | ٦ ) نفض الموضوع              |
| Full inversion          | ٧ ) التقض التام              |

وسنوى أننا سنتأدى من كل واحدة من هذه الصور إلى الآخرى .

# العكس المستوي

#### La conversion - La reciprocation

إن العكس المستوى - هو عملية استدلالية مباشرة ، يحتوى على تغيير وضع حسدود تعنية من القضايا بدون تغيير فى كيف القضية ، بحيث يصبح المحسول موضوعا والموضوع محولا ، وأول من تكلم عن نظرية العكس هو أرسطو ، وقد شرحها شرحا كاملا فى التحليلات الأولى .

الفاعدة الأساسية المكس: الشرط الأساسي المكس: هوأن القضية الثانية وهي المكس، لا تنبت شيئا أكثر ما ينبته الأسل. أي ينبغي أن يبقى صدق الألفاظ كا هو. وهذه الفاعدة نقيجة ضرورية لمبدأ الذائية \_ أساس كل استنباط \_ حيث لا ينبغي أن تتجاوز القيجة المقدمات. وعلى هذا يخرج كل استدلال من جزئي إلى كاني، عن نطاق المنطق الصوري.

ونحن نعلم أن ما صدق المرضوع هو ما تنجه البه ونمسا أنظار المناطقة ، ويتمون به أكثر من اعتامهم بما صدق المحمول، وما صدق الموضوع دائما محدد أما المحمول فليس له ما صدق حقيق . إن الصفة عند أغلب المناطقة ليست صنفا و Class و لا جزءا من صنف ـ ولكن في علية المكس \_ يسبح المحمول موضوعا . فينغى اذا أن تحدد كينه . هذه هي نظرية أرسطو في المكس وقسد أنكرها المنهوميون ـ كلاشيليه مثلا .

ولكن بدو أن الاستدلال الحقيق لايتم الا بمراعاة كم المحمول ، بل ان حذه المراعاة تبدر ظاهرة قبل أن نقل الحدرد ـ الموضوع والمحمول ـ الواحد مكان الآخر فى عملية الكس ، حين نقول الإنسان فان ـ وتحاول أن تحلل القطية من

١ - يهب أن تتفق القضية الأصل والقضية المكس في الكيف ( وهذه هي قاءدة الكيف ).

لا يستغرق حدق المكس لم يكن مستغرقا في الأصل (وهذه قاعدة الأستغراق). وإذا طبقنا هذه الفسسواهد على الفضايا الاربعة لحرجت لنا الصور الآنية:

الكلية المرجبة \_ مكسها جزاية موجبة . الكلية السالبة \_ مكسها كلية سالبة .

الجزئية الموجبة \_ حكسها جزئية موجبة . الحزئية السالبة \_ لا تعكس .

## الكلية السالية :

الكلية السالبة E عكسها كلية سالبة E

لاشيء من ب ا \_ لا شيء من ا ب .

ويسمى هذا بالمكس البكامل عند أرسطو \_ أما المدرسيون فقد أسموه المكس البسيط . والمكس البكامل هو ما احتفظت فيه الحدود بنفس الكية فإذا ما كانت كلية ، فقيت كلية ، وإذا ما كانت جزئية يقيت جزئية.

وقد حاول الفلاحة منذ أرسطو البرهنة على صحة عكس القضية الكلية السالبة إلى كاية سالبة ـ ولجأوا في ذلك إلى طرق معينة .

أما أرسطو - فقد لجأ في إثبات عكس الكلية السالية إلى علية تشبه إلى حد كبر قياس Darapti من الشكل الثالث - وماخص العملية هذه هو: لا شيء من ب اهو القضية الاصل - نحن فريد أن تستخرج من هذه القضية أن لا شيء من اب، تلاحظ أن الموضوع في القضية الاخيره يشمل أجناسا - س ع د . شأن كل موضوع في أية قضية ع يحتوى أجناساً وأنواعا متعددة . إذا افترضنا أن ب في قضية ، تكون مضادة للقضية العكس ، فإنه يمكن حلها على بعض ا ، على س ، مثلا - فصل إلى كل س ب . وفي الآن نفسه - إننا افترهننا أن س عشواة كلها في افيحدث أن كل س ب .

هاتان القضيتان يمكن إعتبارهما مكونتين لفياس Darapti من الشكل الثالث .

> کل س ب کل س ا

> کل س ا کل س ب بیش ب ا

ومن المعلوم أن هذه التيجة هي نقيض القضية التي ربد عكمها ، إذا أهي كاذبة ، لاتنا القرصنا صدق القضية التي ربد عكمها . واذا ما كانت التيجة في هذا القياس الاخير كاذبة ، فلا بد أن إحدى القدمتين كاذبة . ولا يمكن أن تكون هذه كل س الآن كل س ا هذه قضية ذائية (كل س يساوي في الحقيقة ا) فالمقدمة الكاذبة \_ وإذا كانت بعض اب كاذبة \_ فإن نقيضها إذا لا شيء من اب صادقة . وبهذا استطمنا أن نتبتأن الفضية لا يومن اب وهي عكس القضية الإصلة صادقة ، وبهذا استطمنا أن نتبتأن النصية لا علمة صحيحة (١) .

اعرض على أرساو في هذا ، فقد لجأ إلى طرق ملتوية في إثبات عكس السكلية السالبة ، هلاوة على إرتكابه لدور شهديد . إنه كما رأينا رد الضرب Darapti لل Darapti براسطة عكس الصغرى ، ثم إنه يثبت الآن عكس السكلية السهالية بواسطة Darapti بينما Darapti نفسه لا يمكن إثباته إلا بمكس الصغرى .

وقد لاحظ الاقدموري ما في برعة أرسطو من تعقيد وارتبـاك . ولذلك نقده ثيو فراسطس وأودعوس والاسكدر الافروديسي . وحاولوا

Hamition Logic. p. 186 (1)

وضع برهنة جديدة فيها بساطة وايس فيها ما في برهنة أرسطو من تعقيد ·

أما ثيو فراسطس وأوديموس فذهبا إلى ما يأتى : إذا كان لا ثنىء من ب ا فذلك لان كل ب منفصل هن ب ا فذلك لان كل ب منفصل هن كل ا ، فالممكس هنا واضع وضوحا بينا ، أخذ أولر هذا البرهان بعد ذلك وصور الممكس بدائرتين ، B - A فيها منفصلتان تمام الإنفصال وليس بينها أي رباط مشترك .

وبرى المناطقة أن برهنة ثير فراسطس على عكس القضية السكلية السالية ، واضعة ، وأنها أقسوى من برهنة أرسطو ، ثم أنها من الممكن أن تستند مباشرة على قانون الذائية ، غير أن هاملان ينقدها بأنها لبست نوعا من العرهنة الحقيقية . إنها تسقد على الذوق والحدس . وأما الاسكندر الافروديسي ، فقد لجأ إلى طريق آخر . فقد افترض أن لاشيء من ب ا ، لا يمكن عكسها إلى لا شيء من اب \_ وأنه من الممكن أن نقول بعض ا ب ، وحينتذ يمكون لدينا القاس الآني Ferio (١) .

لا شيء من ب ا بعض ا ب ليس بعض ١١

وهذا خلف ـ فالمقدمة بعض اب اذاً كاذبة ـ وتقضيها لا ثنىء من اب صادقة ولا ثنىء من اب عد عكس لا ثنىء من ب ا . وبهذا تجنب الاسكندر النقد الموجه الى أرسطو لان Perio من الشكل الاول لا تخضع لاية عملية من عمليات الديكس.

lbid, F. 170 (1)

أما ليبنز في العصور الحديثة \_ فقد استخدم ما يسمى بالقضايا الذاتية ا هي السبنز في العصور الحديثة السالبة بالشكل الآني بواسطة قياس من الشكل الثاني و الشكل الثاني Cesare !

لاشی من اب کل ب ب کلائی من ب

غير أن ليبتر يرتكب نفس الحطأ الذي ارتكبه أرسطو . فقد أثبت العكس بضرب من الشكل الثاني يرد الى الضرب الأول بواسطة العكس غير أنه يرى أن رد أحرب الشكل الثاني والثالث ، إلى الشكل الأول لا يتحقق بالعكس فقط ، ولكن بواسطة برهان الحلف أيضا ، والنقد الهام الذي يوجه إلى برهنة ليبتر على عكس السالبة هو أنه استخدم القضايا الذاتية . وهذه القضايا لا قيمة لها إطلاقاً . إنما هي مجرد تكرار .

# عكس الكلية الموجبة :

الكلبة الموجبة ٨ عكسها

کل ب ا

بستن ا ب

وهذا هو العكس الناقص أو الجزئى أو بالعرض لأن الحدود لا تحتفظ فيه ينفس الكية .

وقد برمن أرسطو أيضا على هذه العمليــــة : بأنه إذا كان لا شيء من اب ، فإنه ينتج طبقا للبرعة على عكس E الـــــابقة ، أنه لا شيء من

ب ا، ولكتنا افترضنا أن كل ب ا، وهى القعية العند \_ ومن المعلوم أن القعيمين المتعاد تين ـ لاعكن أن يصدقامها في الآن نفسه . ولكون كل ب ا صادفة فرضاـ فإن لاشيء من ب اكاذبة. إذا نقول: إن يعض ب ا .

إن طريق البرهنة على عكس القضية الكلية المرجبة هو أن عكسها بجب أن يكون موجبا، وذلك طبقا للقاعدة الآدل، وطبقاللقاعدة الثانية ينبغي ألا يستغرق حد في المكس ما لم يكن مستغرقا في الأصل - وموضوع المكس هو محول في الأصل - والقضية الكلية الموجبة لا يستغرق محمولها بل يستغرق الموضوع، فإذا جعلنا محمولها في المكس موضوعا، وتركناها كلية ، استغرق في المحتكس، وهذا عنالف للقاعدة الثانية - الإستغراق - فينبغي إذا أن تمكون القضية جزئية ، لأن الجزئية لا تستغرق موضوعا، فمكس القضية الكلية المرجبة جزئية موجبة .

وهـــذا خلاف عكس النضية الكلية السالبة ، فإنها تستغرق موضوعها ومحمولها، فيذِهَى أن يستغرقا فى العكس وهذا لا يتم إلا إذا كان العكس قضية كلية سالبة .

أما ليبنز ولا شبليه نقد ذها الى أن عكس قد هو قباس Darapti . أما ليبنز ۽ نقد لجأ الى الطريقة عبنها التي حكس بواسطتها B ـ فبواسطة قباس من الشكل الثالث ضرب Darapti . بمقدمة كبرى ذانية ـ وصل الى :

كلاا

كلااب

بعض ب ا

وكذلك فعل لا شيليه . ولكن يبدر أن فكرة استخدام الفضايا الذاتية اله البرهنة على صحة عكس الموجبة الكلية فكرة غير صائب... . فإن الفضايا الذاتية لا مدى لها ، هى تكرار محض لا تحتوى أى مضمون . ويبدر أن التحليل السيكولوجي الذي لجأ اليه لا شيليه لم يقدم لنا بالرغم من دقته ، مشروعية هدا النوع من البرهنة .

أما المناطقة الرياضيون ، وقد رأينا أنهم لم يقبلوا نظرية النداخل ، فإنهم لم يقبلوا أيضا نظرية العكس البسيط ، إن المقل ينتقل هنـا من قضية كلية إلى نضية جوئية · والحجج التي وجهت إلى نقـد العكس هي التي وجهت الى نقد النداخل ، فلا حاجة لنكرارها.

# عكس الجزئية الموجبة

عكس الجزئمية المرجبة لم ، جزئمية موجبة لم وهذا عكس كامل حيث أن كمية الفضايا تهتركا هي :

> بعض ب ا بعض ا ب ا

وقد برهن أرسطو على عكس الجزئية الموجبة بما يأتى : إذا كان لا ثمى. من ا ب ، فإنه ينتج من البرهنة على عكس E أنه لا ثمى. من ا ب . وهذا ما يناقض القضية الموضوعة بعض ب ا .

وهناك اثبات آخر من ناحبة الإستغراق . إن القضية الجزئية الموجبة لا تفيد استغراق الموضوع ولا المحلول فيفيغي أن يمكون عكسها لا يفيد استغراق الموضوع ولا المحمول \_ وهذا لا يتأتى الا في قضيه جزئية موجبة . أما ليبنز ولا شيابيه فقد ذهبا الى أن عكس القضية الجزئية الموجبة هو قياس من الشكل الثالث ــ الضرب Datist .

إذا كان بعض اب، نلجأ إلى القياس الآتي .

کل ۱۱ بمض ۱ ب ...بمض ب آ

يقول لا شيليه , إذا قانا بعض ا ب فعناه أنه بين الموضوعات الحقيقية في الصفة ا \_ يوجد على الاقسل موضوع وليكن س مثلا يمثلك الصفة ب . س إذاً ا ، ولكن س قد تمكون وحدها وفي الآن نفسه ب . إذاً يكتنا أن نعيم عنها بالتعبير بعض ب ، وأن تثبت بذلك ضمنا الصفة ا ، فنكس 1 إذن قياس واضع .

وقد وجهت إلى ليبتز ولا شيليه نفس الاعتراضات التي وجهت إلى شرحهما للمكوس السابقة .

### السالبة الجزئية لا تعكس:

عمول السالبة الجزئية كلى . إذا يصبح هذا المحمول جزئيا في التعنيسة العكس. والموضوع الجزئي، يصبر في العكس محمولا، فيكون كليا . وقد أثبت أرسطو استحالة عكس السالبة الجزئية تجربييا . وبطريق أخسسر، إن السالبة الجزئية تستفرق محموط ـ فإذا أردنا أن نعكسها، يصبر المحمول في الأصل موضوعا، وموضوع السالبة غير مستفرق، ولن يستفرق حد في العكس أستفرق في الأصل . وسيكون محمول العكس مستفرقا ـ وهـ و غير مستفرق في الأصل ـ وهذا أيضا عالى

غير أن ثمة طريقة لمكن السالبة الجزئية عكما مستويا ـ وهى أن نحول السلب إلى المحمول ، أى أن نحول القضية إلى موجبة جزئية معدولة المحمول . إذا قلنا : بعض المعدن ليس بذهب . فإننا نحولها إلى : بعض المعدن هو لا ذهب ، ثم تعكمها فتكون : بعض ما ليس بذهب هو لا معدن .

تلك هي صور المكوس الفديمة التي عرفهـ اأرسطو . ولكن سنرى أنه من المكن فكس A إلى A بواسطة فكس الفيض الموافق وهو امشاج من المكس والقيض ـ كما أن 0 ستمكس بطريق غير مباشر بواسطة عكس الفيض .

# نقض المحمول Obversion

نقض المحمول هو استتاج قضية من قضية أخرى \* هل أن تتساوى القضية الثانيه مع الاولى فى الصدق والموضوع ، وأن يكون محمولها نقيض محمول القضية ، الاصلية . والقاعدة التى نقوم عليها عملية نقض المحمول ، هى كيف القضية ، وأن نقض المحمول .

| E | ¥ | محمول | تقض |
|---|---|-------|-----|
| Ā | E | ,     | ,   |
| 0 | 1 | •     | •   |
| 1 | 0 | ,     | ,   |

كل إنسان حيوان A لا واحد من الإنسان غير حيوان E لا واحد من الإنسان بجياد 1 ليس بعض المعدن غير ذهب O بعض المعدن غير ذهب O ليس بعض المكتب غير دفيد آ ليس بعض المكتب غير دفيد آ ليس بعض المكتب غير دفيد آ

وينهفى أن تلاحظ أن ثمة فرقا بين التناقش ونقض المحمول . إن القضيتين متفقتان في الموضوع والمحمول في الحالة الأولى وفي الحالة الثانية إن الموضوع واحد والحمول نقيض محمول الآخرى .

# نقض العكس المستوى

#### Obveated Conversion

هو عملية مركبة \_ إذ أتنا نفتقل من قضية إلى قطية أخرى ، موضوع القضية الثانى محمول القضية الثانية نقيض موضوع القضية الثانية عمول النصية الثانية عمل أن نحفظ بالصدق ولا نحفظ بالكيف ، أو بمنى أدق همو أن نستدل من قضية محكوم بصدقها على صدق قضية أخرى ، يكون موضوعها محول القضية الأولى ، ومحرلها نقيض موضوع القضية الأولى .

أما الطريقة الاولى التي تتوصل بها إلى منقوضة العكس المستوى فهي :

أولاً ـ أن تمكس فكسا مستوياً ، ثم ننقض محمول العكس المستوى فنصل إلى ما يأتى :

۸ نقض عکسا ٥

A مکسا A E

ا ، عکهاه

لا تغض نقض العكس المستوى لانها
 ليس لها عكس

ائة (١) ه :

كل إنسان حيوان ـ تعكن •

بعض الحيوان إلسان ـ ينقض محمولها ،

ليس بعض الحيوان هو غير إنسان ـ وهي منقوضة العكس المسئوى ،

E - Y

لا شيء من النبات بجماد تعكس

لا شيء من الجماد نبات ينقض المحمول

كل جماد مو لا نبات نقيض العكس

مثال آخر :

لا واحد من الانجليزي بساى تمكس

لا واحد من السامين بانجليزى 🔹 ينقض المحمول

كل ساى هو لا انجلىزى نقيض العكس

: I - T

بعض المثلث مقسادى الساقين تعكس

بمض متساوى الساقين مثلث تنقض

ليس بعض متساوى السافين هو غير مثلث مفقوضة العكس المستوى

مثال آخر:

بعض المصربين زرق العيون تمكس

بمض زرق العيون مصريون تقمض

ليس بعض زرق العيون غر مصريين 💎 منقرضة العكس المستوى

عكس النقيض المخالف

Partial Contrapasition

هو استناج قضبة من قضية أخرى بحيث يكون موضوع الفضية المستنجة تقيض محمول الاولى ـ ومحمولها موضــــوع الاولى ـ على أن يحتفظ بالصدق ولا يحتفظ بالكيف . وقاعدتا عكس النقيض الخالف هما:

١ - أن ننقض محمول القضية الاصلية .

٢ ـ أن تمكن بعد ذلك نقض المحمول عكما مستويا . فينتج عن ذلك أن:

مكس القيض الخالف لـ A هو E

و E عو 1

ولا ٥ مو ١

ولا عكس نقيض مخالف لـ 1 لآن نقيض محمولها 0 و 0 لا تعكس أشالة A :

١) كل حيوان متنفس ـ ينقض المحمول

لا ثميء من الحيوان غير متنفس ـ تعكس عكسا مستويا .

لا واحد من غير المننفس بحبوان ـ وهذا هو هـكس النقيض المخالف .

۲ ) كل مسكر هادم للقوى ـ ينقض المحمول .

لا شيء من المسكر غير هادم للغوى ـ يمكس عكسا مستويا .

لاثى. من غيرها دم الفرى مسكر وهذا هو عكس اللقيض الخالف .

وتلاحظ أن أرسطو لم يكلم سوى عن عكس القيض المخالف الفضية الكلية الموجة أما عكس النقيض المخالف النضايا الاخرى، فقد تكلم عنها غيره من المناطقة وبدو أن أرسطوكان على حق فعكس النقيض لا يتضع إلا في هذه الصورة .

ائة E :

إ - الأواحد من العرب بحب اليهود ينقض المحمول .
 كل العرب هم غير مجين الميهود تمكن عكما مستويا

بعض غير محمي اليهود عرب وهذا هو عكس النقيض المخالف.

٧ - لا شيء من المثلث بدائرة . ( ينقض المحمول ).

كل مثلث هو غير دائرة . ( تعكس عكسا مستوبا ) .

بعض ما ليس بدائرة هو مثلث . وهذا هو عكس النقيض المخالف ; وقد وضع لاشبليه فكرة عكس النقيض المخالف للكلية السالية، لم ترد قبله عندالمناطقة.

0 4:1

١ - ليس بعض الرجال علماء . ينقض المحمول .

بعض الرجال غير علماء ، تمكس عكمـــا مـــتو يا ، .

بعض غير العلماء رجال . ، وهذا هو عـكس النقيض المخالف، .

٢ - ايس بعض الطلبة بأذكياء ، ، بنقض المحمول ، .

بمض الطلبة غير أذكيا. • ، تعكس عُكسا مستويا ، •

بمض غير الاذكيا. طلبة . ، عكس النقيض المخالف. .

وقد أكتشف هاملتون عملية حكم النقيض المخالف للجزئية السالبة \_ ولم يقبل لاشيليبه ذلك \_ بل اعتبرها عملية لفظية .

على أن عملية عكس النفيض المخالف \_ [ما غايتها تحقيق صدق الغضية الأصلية وهذا ينضع أكثر في م \_ وهذا اعتبرها أرسطو- العســـورة الوحيدة لعكس النقيض . أما لا شيليبه فقد اعتبر عكس النقيض المخ لف للفضية م قياسا من الدكل الثاني Camestrea .

کل ا ب لائیء من غیر ب ب لائیء من ب ا لاثی، من ا ب

Cesare کل ب ب

لاثی، من ب ا

# عكس النقيض الموافق

Full Contraposition

هكس النقيض المرافق \_ هو خطوة أرسع من عكس النقيض المخالف \_ إذا أننا بعد أن تنهى من عملية هكس النقيض المخالف ، نقوم بنقض المحمول مرة أخرى . وعلى هذا نكون عملية القيض المرافق : هي أن نفتقل من قضية إلى أخرى ، بحيث يكون موضوع الثانية نقيض محسول الأولى ومحولها نقيض موضوع الأولى - على أن نحفظ بالصدق والكيف \_ أو يمنى أدق أن استدل من قضية صادقة على صدق قضية أخرى ، موضوعها نقيض محول القضية الأصلية ، ومحولها نقيض موضوع الغضية الأصلية .

 ١ - لا واحد من غير المتنفس بحيوان - (وهذا هو عكس النفيض المخالف) في أمثلة القسم السابق ، ننقض المحمول فتصير .

كل غير المتنفس غير حيوان ، وهذا هو عكس النقيض الموافق ،

٧ - لا شيء من غير هادم القوى بمسكر ينقض الحمول فتصير :

كل غير هادم النوى غير مسكر . وهذا هو صكس النقيض الموافق

E ) ١ ـ بعض غير محيي اليهود عرب ( تنقض محمولها ) .

ليس بعض غير عمي اليهود غير هرب. ( وهذا هو حكس النقيص الموافق) ٧ ـ بعض ماليس بدائرة مثك ( ننقض محولها). ليس بعض ما ليس بدائرة غير مثك (وهذا هو عكس النقيض الموافق).

0 ) ١ – بعض غير العلماء رجال ( ننقض محمولها ) .

ليس بمض غير العلماء غير رجال . ( وهذا هو عكس النقيض الموافق )

٧ ـ بمض غير الاذكيا. طلبة . ( ننقض محمولها ).

ليس بعض غير الاذكباء غير طلبة . ( وهذا هو عكس النقيض للوافق ) . و فائدة عكس النقيض الموافق هر أيضا الرهنة هل صدق الفضية الاصلبة .

ويعتبر أيضا نوعاً من الكس ، إذ أنه لا يختف فى الكيف عن الاصل ، ولكن بينه وبين المكس نوع من الاخلاف · ذلك أن حكم الفضايا الموجبة فى عكس التقيض الموافق هو حكم القضايا السالبة فى المكس ، وحكم الفضايا السالبة هو حكم القضايا المرجبة .

والتفسير هذا نقول:

إن ٨ في المكس المستوى تنعكس عكساً بسيطاً الى 1 .

و E في عكس النقيض الموافق تنعكس إلى O

و 1 في العكس المستوى تنعكس الى 1 :

و م في عكس النقيض الموافق تنعكس إلى ٥ .

و ٨ في عكس النقيض الموافق تعكس الى ٨ .

و E في العكس المسترى تنعكس إلى E .

و 1 في عكس النقيض الموافق لا تنعكس .

o في العكس المستوى لاتعكس (١).

Tricot - Traite. pp. 174 - 183, (1)

### النقض Inversion

لم يبحث النقض فى كثير من كتب المطنى ، وأدرجه بعض المناطقة كجفونو تحت عكس الفيض ، ولكن ليبند برى أنه لا يمكن إدراك القض تحت عكس الفيض ، وأنه يبتمد عنه بقدر ما يبتمد عكس الفيض عن المكس ، ولهذا أسماه بالنقض Inversion وجمله قسما قامًا بذاته وعرفه : بأنه عملية من عمليات الاستدلال المباشر ، نستدل فيهامن تعنية مدينة صادفة على قضية أخرى صادفة محمولها محول القضية الأصلية \_ وموضوعها عكس موضوع الفضية الأصلية \_ وقد سمى هذا بنقص الموضوع partial inversion .

أو أن نستدل من قضية معينة على قضية أخرى موضوعها ومحدولها نقيضا موضوع ومحول القضية الاصلية ـ وهــــذا هو النقض النام That inversion وتسمى القضية الاصلية فى كل من نقض الموضوع والنقض النام partial inverted وتسمى منقوضة الموضوع والمحمول partial inverted وتسمى منقوضة الموضوع والمحمول Full inverse .

والتوصل إلى نقض الموضوع أو إلى القض اامام نلجاً إلى طريقتين : ١ - نعكس النعشية الاصلية عكساً مستويا ، ثم تنقض محول العكس ثم نعكس عكساً مستويا، وهكذا حتى اصل إلى قضية يكون موضوعها نقيض موضوع القضية الاصلية أو يكون موضوعها وعمولها نقيض موضوع ومحمول النعنية الاصلية ، أو أن نصل إلى قضية جزئية صالبة لا تعكس. فتتوقف عن إتمام العملية ،

٢- تفض عمول القطية الاملية أولا ، ثم نعكس حكساً مستوباً ،
 ثم ننقض ثم نعكس ثم ننقض ، فعمل إلى نقض الموضيوع أو إلى النقض

التام ، أو أن نصل الى جرئية سالبة لا تمكس ، فنتوقف .

ونلاحظ أن العدلية الأولى هي نقض المكنى ، ثم المكن وأن العملية الثانية هي مكن النقيض الموافق ثم المكن .

الطريقة الاولى : تطبيقانها على الفضايا

كل متكلم فيلسوف: تعكس عكسا مستويا بمض الفلاسفة متكلمون ( ننقض المحمول )

يسن محرك معنون ر عدى العبون السلم أن المكس ـ فلا نستطيم أن

نمضى في الإستدلال .

قاا كلية الموجة - بالطريقة الأولى ـ لانصل فيها إلى نقض الموضوع أو النقض النام.

بعض المصريين زرق العيون ( تعكم عكماً مستوياً )

بعض زرق العيون مصريون ( تنقض المحمول )

ليس بمض زرق العيون غير مصريين ( جزئية سالبة لاتمكس )

: E

لا واحد من الجنود الصربين بحبان ( تعكس عكساً مستوياً )

لا واحد من الجبناء بجندی مصری ( ينقص المحمول )

كل جبان هو ليس بجندى مصرى ( تعكس عكساً مستوباً )

بمص ماليس بحندى مصرى جبان ( وهذا هو نقض الموضوع )

تنقص المحمول فنصل الى: بعص ماليس بجندى مصرى غير جبان وهذا هو

النقص النام .

مشال آخر

لائىء نمكن وجوده من نفسه ( تعكس )

لاشىء يوجد من نفسه بمكن ( ينقض المحمول ) .

كل شيء بوجد من نفسه غير ممكن ( تعكس ) .

بمض غير المكن يوجد من نفسه ( وهذا هو نقض الموضوع ) .

تم ننقض المحمول :

ليس بمص غير الممكن يوجد من غير نفسه ( وهذا هو النقض التام )

0

ليس بعض البشر شديدى الحساسية : سالبة جزئية لانعكس فلا نمضى في الاستدلال لك هى الطريقة الأولى مطبقة على القضايا الاربع \_ ونلاحظ أننا لم نصل فيها الى تجاح العملية إلا في القضية £ . فكان نقض موضوعها £ . ونقضها النام O .

الطربقة الثانية . نطيقاتها على القضايا

A كل أجني ينفض المصريين: تنقض المحمول.

لا واحد من الاجانب غير مبغض للصريين ، تعكس .

لا واحد من غير المبغضين للصربين أجني : تنقص المحمول .

كل غير المبغضين للمصريين أجنى تعكس

بعض غير الآجانب غمســـير مبفعتين المصريين . وهذا نقض تام ثم ننقض للحمول.

ايس بعض غير الآجانب منفضين للصريين (وهذا هو نقض الموضوع)

1 بعض الفقراء فاضلو الآخلاق (ينقض محولها)
ليش بعض الفقراء غير فاضلى الآخلاق (سالبة جزئية لاتمكس)

E لائيء من الجماد بمتنفس ( تنقض المحسول )

كل جاد هو غير متنف ( تمكس )
بعض غير المتنف هو جاد ( تنقض المحمول )
ليس بعض غير المتنف هو غير جاد ( سالبة جزئية لا تمكس )
O ليس بعض الملاحدة بسعداء ( تنقض المحمول )
بعض الملاحدة هم غير سعداء ( تمكس )
بعض غير السعداء ملاحدة ( تنقض المحمول )
ليس بعص غير السعداء غير ملاحدة ( سالبة حزئية لا تمكس )

# الفيث لالشاني

# الإستدلالات المباشرة

#### فى القضايا الشرطية

ذهب بعض المناطقة إلى امكانية حدوث الإستدلالات المباشرة في النضايا الشرطية شأنها في ذالك شأن الفضايا الحلية . غير أنه يلاحظ أن بعض أنواع القضايا الشرطية لا يمكن القيام بعملية الاستدلال المباشر فيها ، فنلجأ حينتذ إلى تحويل نلك القضايا في ناحيسة صورتها بحيث يمكن الاستدلال المباشر في القضايا الشرطية على نودين ، نوع ترد فيه القضايا الشرطية ـ متصلة ومنفصلة ـ إلى بعضها البعض ، أو نردها إلى صورة حملية ، أو نرد الصورة الحلية إلى متصلة أو منفصلة . غسير أننا نلاحظ هنا أن ثمة إختلافا كبيراً ـ إن في الصورة وإن في المبادة ـ بين القضية الاصلية وبين القضية المرابع ونقص .

أما النوع الأولى، وهو رد القضايا المختلفة بعضها إلى بعض فلا تخشع لقاعدة معينة، وإنما يكون الرد فيب محيث تحفظ بصدق الفضية الأصلية. وهاكم بعض الأمثلة.

### ١ ) رد القصية الشرطية المتصلة :

إذا كان الايسان قوى الارادة ، وصل إلى مبتفاء - تحول إلى شرطية منفصلة إما أن يكون الانسان قوى الارادة ، وإما ألا يصل إلى مبتفاء - تحول إلى حملية . إن الانسان قوى الارادة ، وهو الذي عمل إلى متفاء .

### ٢) رد القضية المفصلة :

إما أن يكون الإنسان متحركا ، وإما أن يكون ساكنا.

تعود المناطقة تحويلها إلى قضيتين متصلتين:

إذكان الإنسان متحركا ، فإنه لا يكون ساكنا .

إذا كان الإفسان ساكنا ، فإنه لا يكون متحركا .

وتحول إلى حلية :

الحالة التي يكون فيها الإنسان متحركا ، غير التي يكون فيها ساكنا .

#### ٣) رد الحلية :

لا واحد من الناس بخالد : تحول إلى شرطية منصلة .

إذا كان الكائن إنسانا ، كان غير خالد .

وإما إلى شرطية منفصلة ، مانعة الجع .

إما أن يكون الكائن إنــانا ، وأما أن يكون غير خالد .

النوع النانى ، وينقسم إلى قسمين : التقابل ، والعكس والنقض .

### التقابل :

بحدث النقابل فى جميع صوره بين الفضايا الشرطية المتصلة والمنفصلة .

تقابل القضايا الشرطية المتصلة :

يحدث التصاد بين E ، A . وهما لا يصدقان معاً ولكن قد يكذبان .

كلماكان هذا الطالب بحتهداً ،كان ناجعاً في الإستحان (صادقة).

ليس البنة إذا كان الانسان مجتهداً ، كان ناجحا في الإمتحان (كاذبة).

| (كاذبة)                                                                  | كلماكان هذا الطالب ناجحا في الاستحان ،كان مجتهدا                          |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|--|--|
| (كاذبة)                                                                  | ليس البتة ، إذا كان هذا الطالب ناجحاً فى الإمتحان ، كان مجمّهداً          |  |  |
| ٧ ) يحدث النداخل بين الموجبة الكلية والموجبة الجزئية ، إذا صدقت الكلية   |                                                                           |  |  |
| صدقت الجرئية ، وإذا كذبت الكلية ، فقد تصدق الجزئية ، وقد تـكذب ·         |                                                                           |  |  |
| (صادقة)                                                                  | كلما كان هذا الطالب مجتهداً . كان ناجحا في الإمتحان                       |  |  |
| (صادفة)                                                                  | قد يكون إذا كان هذا الطالب بجتهداً ، كان ناجحا في الاستحان                |  |  |
| ( كاذبه )                                                                | كلماكانت هذه الغتاة سخيفة العقل كانت مكروهة                               |  |  |
| (صادفه)                                                                  | قد يكون إذا كانت هذه الفتاة سخيفة العقل ،كانت مكروهة                      |  |  |
| (كاذبة)                                                                  | قد يكون إذا كمان هذا الشكل مثلثا كان دائرة                                |  |  |
|                                                                          | <ul> <li>٣) بحدث التناقص بين A ، O ، A يصدقان مما ولا يكذبان .</li> </ul> |  |  |
| (صادقة)                                                                  | كلاا كانت هذه الفكره عميقة الاصول ، كانت مسلمة                            |  |  |
| (كاذبة)                                                                  | قد لا يكون إذا كانت الفكرة عيقة الأصول ، كانت مسلة                        |  |  |
| (كادية)                                                                  | كلماكان هذا الشيء نباتا ،كان شجرة                                         |  |  |
| (صادقة)                                                                  | قد لایکون إذا کان هذا الثيء نباتا ،کان شجرة                               |  |  |
| <ul> <li>عدث التناقص بين ١،٤ ـ لا تصدقان مما ولا تكذبان مما .</li> </ul> |                                                                           |  |  |
| (كاذبة)                                                                  | ليس البتة ، إذا كان هذا الثيء نبانا ، كان شجرة                            |  |  |
| (صادقة)                                                                  | قد یکون إذا کان هذا الشی. نباتا کان شجرة                                  |  |  |
| (كاذبة)                                                                  | ايس البتة إذا كان هذا الشيء شجرة كان نباتا                                |  |  |
| (صادقة)                                                                  | قد <b>یکون إ</b> ذا کان الشيء شجرة کان نبانا                              |  |  |
| (مادفة)                                                                  | ليس البتة إذا كان هذا الشكل مثلناكان دائرة                                |  |  |

| (كاذبة) | قد يكون إذا كان هذا الشكل مثلثا ،كان دائرة |
|---------|--------------------------------------------|
|---------|--------------------------------------------|

 التداخل بين E ، 0 ـ صدق الكلية يسنلزم صدق الجزئية ، وكذب الكلية لا يسنلزم شيئا .

ليس البنة إذا كان هذا الكائن متحركا ، كان إنساما (صادقة) 
قد لا يمكون إذا كان هذا الكائن متحركا ، كان إنساما (صادقة) 
ليس النة إذا كان هذا الشيء ساما ، كان زرنيخا (كاذبة) 
قد لا يمكون إذا كان هذا الشيء ساما ، كان زرنيخا (كاذبة) 
ليس البنة إذا كان هذا الشيء مفيداً ، كان مأموراً به في الدين (كاذبة) 
قد لا يمكون إذا كان هذا الشيء مفيداً ، كان مأموراً به في الدين (كاذبة)

# الدخول تحت التضاد 1 ، 0 - لا تكذبان مماً وقد تصدقان .

قد یکون إذا کان هذا الشیء ساما ، کار زرنیخا (صادقة)
قد لا یکون إذا کان هذا الشیء ساما ، کان زرنیخا (صادقة)
قد یکون إذا کان هذا الشیء زرنیخا ، کان ساما (کاذبة)
قد لا یکون إذا کان هذا الشیء زرنیخا ، کان ساما (کاذبة)
قد یکون إذا کان هذا الشکل مثنا کان دائرة (کاذبة)
قد یکون إذا کان هذا الشکل مثنا کان دائرة (صادقة)

### تقابل الشرطية المنفصلة

التقابل في الشرطية المتصلة أظهر منه في الشرطية المنفصلة ، وإن كانت تنطبق علمه نفس القواعد التي تنطق على المتصلة والحلية .

#### النضاد: الإنسان إما أن يكون أبيض أو أسود (كاذبة) ليس البنة إما أن يكون الإنسان أبيض أو أسود ( disk) إما أن مكون الإنسان أسن أو أسود (كاذبة) ليس النة إما أن مكون العدد : وجاً أو فرداً (كاذبه) التداخل: ( صادقة ) العدد إما زوج أو فرد ( صادقة ) قد يكون العده إما زوج أو فرد إما أن يكون السكائن إنسانا \_ أو حيواناً ناطقا ( كاذبة ) قد يكون هذا السكائن إنسانا أوحبوانا ناطقا (كاذبة) الإنسان إما سعيد وإما شتي (كاذبه) قد مكون الإنسان إما سعيداً وإما شقيا ( صادفة ) التاقض: (حادقة) العدد إما زوج وإما فرد

(كاذبة)

قد لا يكون العدد إما زوجا وإما فر دا

# النقض والعكس ف الغضاما الله طة المصلة

سنمرض الآن لنماذج من عليات النقش والعكس في القطية الدرطية المتصلة:

الأصل : إذا كان الإنسان متدينا ـ إعتقد في وجود إله ، ينقض محمولها

مواسطة نقض التالي فنصل إلى

#### تقض المحمول :

ليس البنة إذا كان الإنسان مندينا ـ كان غير معتقد في وجود إله .

#### العكس المستوى :

إذا كان الإنسان مندينا \_ إعتقد في وجود اله

قد بكون إذا كان الإنمان معتقداً في وجود إله ـ كان مندينا .

#### نقص العكس المستوى :

قد لا يكون إذا كان الإنسان معتقداً في وجود إله ـ ألا يكون مندينا .

#### عكس النقيض المخالف:

إذا كان الإنسان مندينا ـ إعتقد في وجود إله ( ينقض المحمول ) .

ليس البَّنة إذا كان الإنسان مندينا ـكان غير معتقدًا في وجود إله ( تعكس )

ليس البتة إذا كان الإنسان غير معتقد في وجود إله ـكان متدينا .

#### عكس القيض الموافق:

ف كل حالة إذا كان الإنسان غير معتقد في وجود إلهـ يكون غير مندين.
 و اذا أردنا أن نحصل على القض النام ، فنمكس ، فعمل إلى :

#### النقض التام:

قد يبكون إذا كان الإنسان غير مندين ، أن يكون غير معتقد فى وجود إله ثم تنقض فنصل إلى العملية الاخيرة .

#### ظمن الموضوع :

قد لايكون إذا كان الإنسان غير مندين ، أن يكون غير معتقد في وجود إله.

النقض والعكس

#### فى القضة الشرطبة المنفصلة

هناك طريقان لمكس ونقض القضية الشرطية المنفسلة ، الطريق السادى : وهو يتم بردها وهو يتم بدون ما تحويل للقضية الى حملية والعاريق غير العادى : وهو يتم بردها لل صورة حملة .

أما الطريق العادى ، فتاله في النفض ما يأتي :

الإنسان إما بحر وإما غير بحير ـ تنقض إلى

لا واحد من الناس هو إما لا بجبر ، وإما لا لابجبر في الآن عينه .

#### العكس المستوى :

الإنسان إما مجبر وإما غير مجبر .

بعض الكائنات الى تكون إما مجبرة وإما غير بجبرة ـ هم أناس ـ

أما الطريق غـير العادى ، أى رد الفضية الشرطية المنفصلة إلى صـ رة حمليــة فيكون كالآنى:

المدد إما زرج وإما فرد ( تحول ) كل عدد نوعين زوج وفرد ( ينقش الحمول ) لا عدد على غير نوعين : زوج وفرد الم. آخر الاستدلال (۱) .

Kevnes - Formal Logic, 120 (1)

# النّائِكُ لِآوَلَىٰ النّطق القياسي

# الفنث لالأول

## نظرة عامة

وأهم طريق استدلالى من طرق هذا المنطق هو القياس. بل لقدد أطلق على المغطق الفياس. بل لقدد أطلق على المغطق الفياسي المنطق المغطق المعلق منطق مادى، بختص بمادة الفكر ومضمونة . لكن الاقدمين لم يعرفوا هدفه النفرقة بين المنطقين، بل كان المطلق عندهم صوريا بحتسا. وكانت الطرق التي توصل إلى المعسمونة على تفاوت في درجات اليقين هي : القياس، والاستقراء

والتمثيل وكان الطريق الأول هو وحده الصورة السامية من صور الفكر الإلساني التي توصل إلى اليقين المطلق. وقد تكلم أرسطو في البرهان وشروطه التي تورث اليقين ، ومقدماته اليقينية الكلية القطبية. أما الطريقان الآخران فهما أيضا عمليتان من عمليات الفكر ، ولكن مؤداهما إلى الظن فحسب ، اللهم إلا إذا كان الاستقراء كاملا. وفي هذه الحالة لن يكون الاستقراء استقراءاً يمني الكلمة . إن الاستقراء الناقص هو ما سيكون - فسيها بعد - الصورة المعبرة عن حقيقة هذه المعلية المقلية . أما الاستقراء الكامل وهو ما أستقريت فيه جميع جزئيات المعلية المقليد المولى الدي يوصل إلى حكم يعمها ، فليس هو في نظر المنطق الحديث التجربي الاستقراء العلى الذي يوصل إلى تلك الحقيقة ، إنه جذا الشكل يأى عن قواعد المحقيق التي ينبغي أن تخضع لها تلك المحقيقة ، إنه جذا الشكل يأى عن قواعد والاستقراء الدكامل ليس إلا عملية من عمليات القياس ، يستمين بها أولا على النوص إلى العام الكلى العام : المقدمة الكبرى في القياس .

### الفرق بين القيماس والاستقراء :

1 - وثمة فارق بين النياس والاستقراء بنبغى أن تعتسبره نتيجة محنة نستندها من البحث فى روح المنطق القديم. إن القباس فى المنطق القسديم هملية فكرية فحسب، يستدل فيها المقل بحركة ذائية منه، بغض النظر هن موضوعية الاشياء، يتفق فيها المقل مع نفسه، ولا يلجأ إلى عناصر خارجية، برتب المقدمات بشكل خاص يضمها هو، ثم يستخرج النتيجة، وقسد تفتج بعض المقدمات أحيانا تناجج صحيحة من الناحية المادية، ولكن لا يعتبرها المقل قياساً، لانها لا تسير على ما وضع من شروط وقواهد: إنها صحيحة

مادة ، ولكما غير صحيحة قباسا . فالقياس إذاً عملية يندكس فيها العقل على ذاته ، أو ينعكس فيها على ما وضع من قواءد وشروط من ذاته يعتبرها أصدق صورة للاستدلال العقل .

تلك هي نظرة العفل في العصر القديم إلى الفياس . وستنشأ بعد مشروعية الفياس العقلبة : هل قواعده حقـــا هي القواعد العقلية المشروعة أم أنه صور قاصرة لا تندرج تحتما جميع قواعد الاستدلال الصوري نفسه ؟ أم أنه صور ملتوبة ينبغي التعديل في كثير من قواعدها ، إن في الجملة ، وإن في النفصيل ؟ على أنه حال إما محن نحث الآن القياس في المطق القديم أما نظرة المنطق الفديم للاستقراء فهو أنه عملية فكرية غير خالصة . إن العقل فيها يتجه إلى الموضوعة الحتة للأشياء ، إنه يحاول أن يتفق في حركة إستدلاله مم الأشياء: يلاحظ ويقيم التجارب ويضع الفروض وفي هـذا خروج على طبيعته الذاتية . هنـا تتضح الروح اليونانية القـديمة . لم تكن التجربة يوما من الآمام تقبود العقبل البوناني إلى الحقبائق النبيلة إنما كانت الوسيلة إليهما النظر والنظر وحده . لسنا نذكر أن اليونان قاموا بكثير من تجارب ، وأن أرسطو بالدات فعل هذا ، بل بذهب بعض ٤٠ رخي الفلسفة إلى أنه توصل إلى كثير ـ من الحقائق النظرية كالمقولات وغيرها ببحث تجربي . ولكن التجربة في ذاتها كطريق البحث البقيني لم يعرفها اليونان إطلاقًا . من هنا تنكبت الروح اليونانية فيكرة نقيلة التجرية ، و بالتالي الاستقراء الناقص ، واعتباره منهجها من مناهج الم فة الموصلة الى البقين.

٣ ـ الفياس ببدأ من الجـــوهر ليسندل على العرض، والاستقراء على

العكس يبدأ من الجزئيات العرضية ليستدل على الجوهر .

٣- وسألة أخررى تفسل بين المنطقين : هي قيام القياس على فانوني الذائية وعدم التناقض ، فالحقائق ثابتة في الوجود خلال التغيير المستمر ، وليس على الحد الأوسط إلا أن يربط بين حقيقتين ثابتدين في الرامان ، لا يمكن أن يتغيرا ، بل ماهيتهما ثابشة ثبوتاً أبدياً . ولا يمكن أن يتحولا إلى نقيضين ، لا خلال عملية الربط العقيقية التي يقوم بها القياس ، ولا بعدها .

أما النجربه أو الاستقراء فينظران إلى الذيء في حقيقه الجزئية ، وتغيراته المختلفة ، وخصائصه غير الثابتة ، فنحن نبدأ في القياس من حكم كلى شامل وقد يكون يقيناً ، أما في الاستقراء ، فتبدأ من حكم جوثى ، أو يمعني آخر ، نبدأ في القياس من الحصائص الجوهرية للأشياء ، بينها في الاستقراء ننتقل من الحصائص العرضية لها .

بق التنبل، والتنبل في أبسط صوره هو قباس المثل، وتلك صورة بدائية، وقد حدده أرسطو بأنه و إنتقال من جزئ إلى جزئ، تحكم على أحدهما بعكم الآخسسر لشبه يلرح، والنمثيل أقرب إلى الاستقراء، وان كان كثير من علماء العصر الوسيط سيعتبرونه أقرب إلى القيساس، وسيعتبرون الجماع بين الاصل والقسرع في النمثيل، هو القطية المكوى في القال.

وقد اعتبر أرسطو هذا الطريق أيضاً ظنياً ، وكذلك إهتبره المنطق القديم هميعاً ، إن العقل ينظر فيه إلى الحارج ، وينتقل فيه من جزئى إلى جزئى ، وسيأتى المنطق الحديث بعد ، ويقيم النشيل على أساس علمى ، بل على أساس تجريبى وفى إيجاز يعتبر المتعلق الصورى القديم الصورة المقلية اليقيفية للا-تدلال القياسى فو المقدمات اليقيفية ، بينها يعتبر الصورتين الآخريتين عمليات غير يقيفية ولا تؤدى إن العلم فى ذاته .

# الفص النشاني

# القياس وأنواعه

هو الصورة المتازة الإحتدالات غير المباشرة عند أرسطو ، وقد أسميناها غير مباشرة ، لإننا تنوصل فيها إلى النيجة المطلوبة من حكم بين أيدينا ، لا هل اعتبار صدق هسندا الحكم ذانه أو كذبه كما في الفض ، أو في المكس المستوى أو غيرهما من صور الإستدلالات المبسائرة إنها بتوسط حد ثالث ، فنحكم بواسطة هذا الحد الثالث ، على أن ما نحكم به على أخرائه ، أو ما يسلب عن الثيره يسلب عن أجزائه ، بذلك حدد أرسطو الفياس هذا التحديد المشهور: إنه قول مؤلف من أقوال إذا سلب لزم عنها بذائها قول آخر اضطراراً : ونعن نجد هذا التعريف في أغلب الكتب المنطقية العريف ، ومن هذا التعريف يدكن استخراج شروط الفياس ، غير إنه ينبغى قبل أن ندخل في عرض شروط الفياس أن نبين هل كان هذا الفيساس اكتشافا عالماً الارسطو ؟ أم أننا نجد فيا قبله من مناهج الباسئين ما فستطيع أن نعتره أساساً له ؟ .

إن من المؤكد أن الغياس عند أرسطو ه و طريق البحث العلمى وليس من الصواب أن يقال: إنه أوسع من قواعد الإستدلال العلمى نفسه وقد نشأت هذه الفكرة عند بعض المؤرخين ، مما ذكره أرسطو نفسه من ان القياس يستخدمه غير العلماء كما يستخدمه العلماء ، وما ذكره في كتابه

طويفاً من أنه آلة من آلات الجدل. لا يضير القياس من الناحية العملية أهذكر كتاب وطويفاً ﴾ أو والجدل، ولكن المهم أن نلاحظ أن الإختلاف بين الجدل والعلم ، إنما هو في الصورة فحسب ، لا في ماده البحث وهل العموم أعتبر أرسطو القياس أهم أداة في البحث العلمي ، بل إنه وضع نظرية القياس إستجابة لمطالب علمية بحتة ، أما أن القياس قد ذكر في وطويفا ، كأداة من أدوات بحث الجدل فهذا كا فلنا لا يضير القياس في شيء منهم إن القياس في وطويفاً ، لا يشغل مكانا جوهريا ، فلا يضع أرسطو فيه القواعد والضيانات المختلفة لصحة الإستدلال، كما يفعل هذا في التحليلات الاولى أو الثانية مثلا.

وتضح أهمية القياس كـآلة من آلات العلم الحقيق إذا ما بحثنا في تلك الظروف والمطالب الى تأدى منها أر-طو إلى اكتشافه، وأى المـآخذ اللى أخذ عنها في وضع هذا الطريق العنهد من طرق العسلم. أعلن أرسطو أن الاقد بين كثيراً ما يحثوا في الخطابة والجهدل ، وأنه من المحتمل أن تمكون بمض أعاتهم في هذين خرجت في صورة قياسية ، لكنهم لم يصهلوا إلى الإستدلال القياسي من حيث هو إستدلال ، وإن أول صورة لهذا الإستدلال إلى المحدها عنده . ولم يحاول الاسكندر الافروديسي وتأمستيوس شرح الدوافع التي دفعت أرساو إلى وضع النياس ، ويدو أنهما كانا غير موافقين على قوله انه إكتشف النياس إكتشافا تاماً . ولكن إحدى الشواهد القديمة عن واحد من هذين التليذين انخلصين الارسطو نثبت أن أفلاطون وصل لى هذه الصورة القياسية ، وهذا الشاهد نقله الينا عن تامستيوس فيلون ، ذهب تامستيوس ألى أن اقياس لم يمكن في أول أمره اكتشافا عاصا بأرسطو ، إن أفلاطون الإلمي إستدل وقاس بشكل منهجي في فيدون وفي بأرسطو ، إن أفلاطون الإلمي إستدل وقاس بشكل منهجي في فيدون وفي بأرسطو ، إن أفلاطون الإلمي إستدل وقاس بشكل منهجي في فيدون وفي بأرسطو ، إن أفلاطون الإلمي إستدل وقاس بشكل منهجي في فيدون وفي بأرسطو ، إن أفلاطون الإلمي إستدل وقاس بشكل منهجي في فيدون وفي بأرسطو ، إن أفلاطون الإلمي إستدل وقاس بشكل منهجي في فيدون وفي المناس الم المناس المناس

غيرها من المحاورات، بل يرى ناستيوس أنه يوجسه في المحاورات الأولى لا ولاطون أكثر من قياس متظم ، غير أنه يلاحظ أن أفلاطون لم يفعل أكثر من قياس متظم ، غير أنه يلاحظ أن أفلاطون لم يفعل أكثر من أبه قام بعدة أقيسة ، واستخرج نتائجها بدون أن يضع القواعد العامة القياس ثم فصل هذه القواعد العامة القياس ثم فصل هذه القواعد منهجيا فهو أرسطو . ولم يفكر أفلاطون إطلاقا في هذا ، وإذا ما وجدنا حدا كلة القياس فلا نجد لها معني فنيا إن محاولة ايجاد صلة بين بعض أنواع الآفيسة الأفلاطونية والصورة العامة للأفيسة الارسططاليسية هي عاولة غير ناجحة إنما يذبغي وصل القياس الارسططاليسي بالمنهج الأفلاطوني أي القسمة التنائية ، وأن غاول أن نجد في هذا القياس الضيف Syllogisme-impuissant أصول القياس الارسططاليسي.

إننا نعلم أن أفلاطون وضع أصول القسمة التنائية كنج من مناهج البحث ، واعتبرها موصلة إلى التماريف ، و تعرف أيضا طريقة هذه القسمة و التوصل إلى التماريف . و تعرف أيضا طريقة هذه القسمة و التوصل إلى التماريف . تبدأ من أعم الصفات وأكبرها محومية للموضوع الذي تربية تعريفه وأن ننزل بوساطة نقسيات تنائية بما بختاره من تلك الصفيات ، حتى تفتهي إلى الفكرة التوعية . بدأ أرسطو من هنا واعتبر هذه الفكرة الأفلاطونية أول محادلة لوضاستدلال قوى puissant ووجد في هذه الفكرة بدءاً حقا غير كامل، ولكن في غاية الاهمية لوضع منهجه هو . يقول أرسطو و إنه من المهل البرهنة على أن تقسيم الاجناس إنميا يحتوي جزءاً صغيراً من المنهج الذي وضعناه ، إنه في الواقع قياس ضعيف ويؤكد أن ، أولئك الذي مارسوا هذه القسمة ، ظنوا أو أرادوا الخلاطونية إذا نجد الحظوط الأولى الفكرة الفياسية ، اذ أنه بدأ يكل ما ظهر الإضافة في هذه الفسمة فيو

أنها تضع النيجة قبل وضع المقدمات أو معها ، وقد تسهل هذه العدلية إذا ماكانت النيجة في متناول أيدينا ، أما إذا لم تكن كذلك ، فتكون في غاية الصعوبة وأهم نقص في هذه القسمة الثنائية، هو أنها خالية من الحد الأوسط، الرباط الضرورى للقياس : \_

إننا نحاول في هذه الفسمة الإحاطة بجميم صفات الثي. ، وأن نحمل تلك الصفات عليه . والكن ما الذي يدعونا الى هيذا ، الى أن نحمل صفة عليه دون أخرى؟ ليس ثمة وضع ثابت أو علة معينة تدعو الىهذا . بل توضع الامور وضعا وتتسلسل إلى غير ما نهاية . ومع ذلك يعترفأرسطو بأن في الفسمة قياسا حقيقيا مضمراً ولكن من يزاولونها لم ينتهوا إله . ﴿ ذَلِكُ أَنْ مِنْ يَزَاوِلُونَ القَسَمَةُ لَمْ روا ما هي النتيجة الحقيقية الاستدلال ان القسمة دور لاينتهي، وفيها مصادرة على الطاوب Petitio de principi إن هذه الفسمة تأجأ باستمرار الي حدوس جديدة غرية على الاستدلال والاحتبار بن الحدوس ليس ملزما محث أرسطو من الإستدلال أو عن مهم يتعد إشعادا كالملا عن هذا النقض، وإنما يفرض ضرورة . دعاه هذا إلى أن يضع هذا التمريف المشهور للقياس : أنه إستدلال أو قول إذا وضعت فيه أقوال تنج عنه بالضرورة قول آخر لمجرد وضع هذه الأنوال الأشياء نفسها ويؤكد أرسطو هذه النقطة الاخيرة بقوله و إنني أسمى قياسا كاملا ما لا يحتاج إلى شي. أخر خارج عما وضع لكي يظهر ضروريته. يهمنا محاولة ظاهرة من أرسطو لكي يفصل الإستدلال القيــــاسي عن القسمة الأفلاطونية : فالقسمة الافلاطونية تتجه إلى خارج، ينظر الفكر فها من ناحية ذاتية فردية ، بينها القياس لا يتجه إلى هذا إطلافا إن يتجه الى داخل الفكر ليصل إلى قواعد تسلم بها العقول كافة .

Tricot - Traité. p. p. 191 - 194.

#### الحد الاوسط :

تكلمنا فى الفقرة السابقة عن أهم إختلاف بين المنهجين منهج أرسطو الفياسى ، ومنهج أفلاطون الجدلى ، وذكرنا أن فى المنهج الاول ضرورة يقوم عليها الاستدلال ، وأن فى المنهج الثانى انفاقا ذائيا أو نفسيا لاينقيد بضرورة منطقية يفتهى إليها ، المنهج الاول ببدأ بحدوس ثم لانتهى هذه الحدوس إلى حد معين : ينتهى إليها ، المنهج الاوساد بقطة بدء فحسب ، إنه يربط بين هذه المقدمة الكبرى التي تكون قد وصلنا إليها بحدس وبين حدس آخر بتدخل عنصر ثالث وهذا العنصر الناك هو الحد الاوسط .

والحد الأوسط كا ذكرنا \_ يكاد يكون أكبر اكتشاف اكتشفه أرسطو في طريقه هذاء بل إن ضرورة البرهنة عامة تقوم عليه ، وقد ذهب مناطقة بورت روبال الى أن طبيعة البرهنة تستلزم من العقسسل الإنساني أن يرحل بين المحمول والموضوع على أساس وجود حد أوسط بينها ، أو يمني أدق إن ضرورة البرهنة تقوم على الواسطة بين المحمول والموضوع و لا يستطيع العقل الإنساني الإنتفال بخأة ، أو أن يستدل على صلة المحمول بالموضوع بدون هذا التوصل ، المهم إلا إذا كان طريق التوصل الى ضرورة هذه البرهنة طريقا ذرقيا . فينقدح المدى ف نفس الإنسان بدون اعتبال دليل أو تركيب أو نصب استدلالي . ولكن هذا يخرج البرهنة عن تكون برهنة إلى أنواع أخرى من العلسفة المنوقية لا نعرض لما الآن، ومن هنايتبين لنا أهمية المد الأوسط في الإستدلال ، إذ أن الإستدلال المنتفيق في جميع صوره قياسية أو غير قياسية ، إنما يقوم على هذا الحد الأوسط ، إنما يرسط بين حدين أو بين قياسة أو غير قياسة والاكبر وبين العد الأوسط ، هنا شرات ناك القاعدة الهامة من قواعد الذياس ، وهي أن الحد الأوسط يغفي

أن يقترن مرتين مرة بالموضوع ومرة بالمحمول ، وفى الصورة القياسية يظهر الحد الأوسط فى المقدمتين ولا يظهر فى التتيجة . أما الحد الآكبر فيسكون عمولالتيجة والحد الاصغر مكون موضوعها :

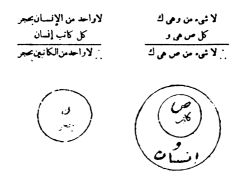
> كل انسان حيوان وعل إنسان .٠. على حيوان الاستغراق :

وينبغى القول إنه يوجد فى القياس حد أكثر استفراقا من العد الآخر وإلا لم يتحقق القياس . فالقياس هو الحسكم على الجزئ إثبانا أو نفيا بما حكم به هلى السكلى . فنى القياس الذى ذكرنا ، وهو ضروب الشكل الآول تجد العد الآكبر أكثر استفراقا من العدين الآوسط والاصفر . أو بمعنى أدق إن ما صدقه أكثر من ما صدق العدين الاخرين ، وقد صورت العلاقة بين هذه العدود فى الضرب الاول من الشكل الاول كما يلى .

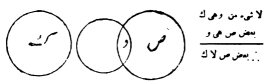
كل إنسان حبوان كل وهي ك كل وهي ك كل ما في و كل ما في و كل ما في و كل عاقل حبوان كل عاقل حبوان كل عاقل حبوان كل عاقل التغراقا .



ولحكن ليست هذه العلاقة صلة دائما، فاتنا نجد في بعض الأشكال الاخرى أص الحد الاوسط، وأقل إستغرافا منه . بل أحيانا يكون أصغر من الحد الاصغر نف ، حين تكون إحدى المقدمات سالبة أو جزئية .



حنا نجد الحد الاوسط أكبر من الحد الاكبر وأكثر أفراداً منه . وأحيسانا يكون الحد الاصغر أكثر إستغراقا من الحد الاكبر .



وعلى أبة حال ، ليس الحد الاوسط دائمًا حداً أوسط ، بمنى الاوسط ف الإستفراق ، بحيث تسكون العلاقة بينه وبين الحدين الآخرين ثابشة في جميع الاشكال القياسية وضروبها ، بل إنه حد أوسط بمنى الرباط أو الصلة التى تربط وقصل كلا الحدين . وقد نشأ عن هذا مشكلة دقيقة عن ما هية الصلة بين كل من الحدين الحد الاكبر ، والحد الاصغر ، بواسطة الحد الاوسط، هل هذه الصلة من حيث طبيعتها صلة ماصدق أو مفهوم ؟ هل نحن نحمل مفهوم الحد الاحتر فهوم الحد الاحتر فهوم الحد الاحتر فهوم هذا الحد الاخير مفهوم الحد الاحتر وختلفت آراء الباحثين في هذا إختلافا شدداً ، وقد عرضنا لحذه المسألة من قبل.

أما أرسطو فقد إختاف الباحثون فيا ذهب اليه في هذه الناحية . فيينا يرى ترند لنبرج Trendelenburg أن الصلة بين الحد الآكبر والحميد الاصغر عند أرسطو ، إنما هي صلة تضنين أو إدراج عفهوم نحت مفهوم ، وأعطى شواهد حكثيرة نثبت ذلك ، ذهب هاملان إلى السكس ، ورأى أن القياس الارسططاليسي يقوم على فكرة الماصدق ، وأعطى شواهد أوضع نؤيد قوله . وطائفة أخرى من مؤرخي الفلسفة تذهب إلى أن أرسطو يجمع بين الرأبين ، فئمة ثنائية في هذا المجال ، الحد الأوسط يربط بين الحد الأكبر والحد الاصغر من ناحية المفهوم ، ذلك أن الحد الأوسط هو الرباط المشقرك بين مقدمتين ، ومن ناحية المهوم عين يوخف أرسطو والشكل الأول يذكر أن الأوسط أصغر ماصدقا من الأكبر ، والاصغر أصغر من الأوسط ، والإثنان بدخلان طمغر ماصدةات الاكبر ، والاصغر أصغر من الاوسط ، والإثنان بدخلان ضين ماصدةات الاكبر ، والاصغر أصغر من الاوسط ، والإثنان بدخلان ضين ماصدةات الاكبر .

و رى أرسطو أن هذا هو الشكل الكامل بالضرورة وبذهب أصحاب هذا الرأى إلى أنه إنما بجمع دائما بين الصورة والبادة، بين الكيفية والكبه ، وأن المنهوم والماصدق إنما هما صورتان من تلك الصور: الآولى تمثل الصسورة ، والثانية تمثل المادة ، وقد اجتمع الإثنان في القياس الارسططاليسى ، ولكن إذا ما حاولنا إخيار رأى من نلك الآراء لاخرنا رأى هاملان ، فعظم أقيسة أرسطو إليا تقوم على فكرة الماصدق ، وتهمل النظرة إلى المفهوم ، أما القول بأن أرسطو إعنى بالمفهوم في أفيسته فهذا لايثبت إطلاقا إقامت القياس على أساس المفهوم ، ولكن القول بالقياس على أساس الماصدق إنما هو مصادره على المطلوب ، لان أفراد المقدمة الصغرى سيكونون ضدن أو خارج أفراد المقدمة الكبرى .

ولكن ينبغى ملاحظة أن هذا النقد إنما يوجه إلى النياس بأكمله لا القياس الغائم على الماصدق فقط أو على المفهوم (١).

وقد مار المشاؤون جميما على المنهج الارسططاليسي من ناحية الماسســـدق وتابعهم في العمور الحديثة كانت وهاملتون. وإن كان هذا الانحير قد أثار مسألة الصلة بين حدود القياس على أساس المفهوم ، واعتبر النظرة إلى الماصدق نظرة عارجية عرضية فحسب .

ويبدو أن المناطقة الرياضيين قد أخذوا ، وخاصة الاخسبيرين ، بالفكرة القديمة الارسططاليسية ، وهي إعتبار عليات الإدخال والإخراج عمليات ماصدق أما لاشبليبه فاعتبر هذه العلاقات إما على أساس الماصدق وإما على أساس المفهوم. ثم أتى مناطقة آخرون ـ مثل روديبه تلييذ أو كناف هاملان ـ وكان هؤلاء المناطقة يؤمنون بقياس كامل مشالى يستخدم حتى في الإستدلال أو القيساس الرياض، ولايتحق فيه إلا طلاقات على أساس المفهوم .

Hamelin: Le Systéme. p. 246 (1)

أنى جوبلو برأى موفق ، فقد رأى أن المنزاع بين المفهوميين والماصدة بين يمكن حله بيساطة ، ويلخص حله فيا بل : أن المفهوميين وعلى الاخص الاشبليه يقولون إن معنى زيد إنسان أن صفة الإنسان متحققة فى زيد اوليس معناها إطلاقا أن زيد واحد من نوع الإنسان ، وثمة فرق بين Pierre est homme وبين أن زيد واحد من نوع الإنسان ، وثمة فرق بين Pierre est un homme إنه قد يمكن إعتبار الحكم الثانى من ناحية المفهوم . أما المناطقة الرياضيون فإنهم حين بقولون Pierre est un homme فإنهم يكتبون صلة هذا الفرد بالنوع والجنس كا يأتى : Pierre E homme وهذه العلاقة هي علاقة تضمين أو تضمن ـ ومعناها أن بير فرد بين أفراد النوع الإنسانى .

ويلاحظ جوبلو أن المنطق الرياضي هو محادلة عجيبة تحمل من صور القضايا أو الإستدلال أو البرهنة ، ويدو عنده أن المحادلة نجحت ، لأن المنطق إنما هو إنسكاس العقل على ذانه إنه يستمد عملياته المخاصة من ذاته ، ويهمل موضوعية الاشيساء في البزهنة الرياضية البحشة ، فالصور الفكرية التي تعنقط بصفتها الصورية في حلاقاتها مع الاشياء التي نفكر فيها تصبح ماذة للفكر يدرسها ويتأملها هي ذاتها ، فالرياضي يعطى الموضوعات المنطقية صورة الصيغ التي يعالجها ، لان هذه الصورة تبدو له أنها علمية وأنها هي وهنة في نفسها .

إن النتيجة التى يصل اليها المناطقة الرياضيون هى أن الفكر إنها يصل على أفراد برمز اليهم بصيغ معينة ، ولكن جوبلو يرى أن هذه فكرة خاطئة، إننا لا نستطيع إهمال النظرة إلى الماصدق ، كما أنسا لا نستطيع إهمال النظرة إلى المنهسوم ، إن هلاتات الإثنين تعود كل عهما إلى الانحرى ، وإن الإستدلال إنها تعضى حركته الفكرية على أحكام لا على قضسايا ، وإلا

يكون الاستدلال مقاما على أساس هرضى بحث ، ثم إن السلاقة بين المفهوم والماصدق علاقة وثيقة وكلية ، بحيث إننا نستطيع أن نستبدل أى حلاقة على أساس المفهوم ، والمكس صحيح ، وهذا الاستدلال عند جوبلو لا يؤدى إلى أى خطأ ، بل أكثر من هذا إنه لا ترجد هنا عملائن منفصلة ، إننا أمام نوعين من النمبير عن علاقة واحدة بذاتها . لاننا لى نقول إن فلاناً ينتمى الى بحوعة من الناس ، بنبغى أن نحقق في هذا الشخص المميزات أو السهات التي تبرر تحقق التسمية العامة ، وبالنالي إن أثبات وجود هذه الصفات في الشخص ، إنما هي في الان عنه إدراجه في الجنس .

هناك مشكلة أيضاً تصل بالمشكلة السابقة وهى مشكلة الجده والمصادرة على المطلوب في الرهان، وهي مشكلة سنبحثها فيا بعد بحثا وافياً . هل يعملي القياس المطلوب في الرهان، وهي مشكلة سنبحثها فيا بعد بحثا وافياً . هل يعملي القياس مثباً أم لا ؟ إختاف الماصدقيون أيضاً والمفهو ميون في هذا ولكن جوبلو أنه ينبغي النميز بين نوعين من الأقيسة : الفياس الحلي والقيام الشرطي . ثم المن الفياس الحلي فيرى جوبلو أنه لاينتج وبين الاستنباط من ناحية أخرى . أما هن الفياس الحلي فيرى جوبلو أنه لاينتج إطلاقاً شيئاً جديداً ، اللهم إلا في حالة واحدة في الشكل الثالث ، والسبب في هذا أن النتيجة في القياس الحمل منصنة في المقدمة الكبرى ، أما الفياس الشرطي فليس كذلك بالضرورة بالرغم من أن المغدمة الصغرى أيضاً تمسكون الشرطي فليس كذلك بالضرورة بالرغم من أن المغدمة الصغرى أيضاً تمسكون مناسنة في المغدمة الكبرى . أما في البرهنة الاستنباطية فلا تكون الشيجة منصنة في ماهدمان الأم.

Tricot Traite, p. 143 (1)

هذا ما ذهب اليه جوبلو . ولكن ينبغى أن نقرر أن مسألة الجدة لايمكن أن تحسسل إلا إذا هرفنا مسألة هامة عند أرسطو هى : عن أى المقدمات تلزم النيجة ؟ عن مقدمة واحدة ؟ أم عن مقدمتين ؟

إن التأمل الذاتى في طبيعة الفياس عند أرسطو ينبت أن التنجة إنما عن إحتاع المقدمتين في الذهن ، أو يمني أدق أن التتجة متضينة في المقدمتين مما ، أما الاعتراض على القياس بأن فيه تحصيل حاصل ، فإنه يسكون صحيحاً ، إذا كانت التنجة مضينة في الكرى فقط .

وقد ذهب الكثيرون من مؤرخى الفلسفة إلى أن مسألة تحصيل الحاسسل والجدة إنما نشأت عن نظر عاطى، في الشكل الأول ، إذ يبدو في هذا الشكل أن النقيجة متضمة في المقدمة الكبرى فقط ، وهذا أمر غير صحيح غير أن هذا الوهم سرعان ما يقبدد إذا ما نظرنا في الاشكال الآخرى ، فالنتيجة فيهسا متضمة في المقدمتين مما ، ولا تلزم إلا عن اجتهاعها في الذمن . غير أن حجج من هاجوا القياس ومن دافعوا عنه ، إنما لا تقضح إلا في ضوء تحليل تاريخى ، فقد بدأ سكستوس أمبريقوس هذا الهجوم . ورددته العصور الرسطى ، ثم نادى به جون استيوارت مل وكثيرون غيره من الباحثين .

بقيت مسألة وضع المقدمات ، فقد تعود الآوربيون وضع المفدة الكبرى أولا ، ثم الصفرى ثم النقيجة ، ولكن مناطقة العرب تعودوا العكس ، كانسسوا يضعون المفدمة الصغرى أولا ثم الكبرى ثم النقيجة . ولم تكن لهذه المسألة قيمة مطلقاً عند أرسطو ، غير أن بعض علماء مناهج البحث المحدثين في أوربا يفضلون وضع المقدمة الصغرى أولا ، لأن اليقين في القياس يظهر بدرجسة واضحة إذا ما وضعت المقدمة الصغرى أولا ثم الكبرى ثم النقيجة ، أما سبب الوضوح إذا ما وصمنا المقدمة الصفرى أولا فيو أن الانتقال يكون من شيء عاص إلى شيء عام ، ثم من هذا الثرء العسام إلى ماهو أعم منه فتكون درجات الاستدلال واضحة كل الوضوح ، أى أن ينتقل الانسان عاهو أخص إلى ماهو متوسط بين الاخص والاهم ، ثم ينتقل عاهو متوسط إلى ماهو أعم ، لأن المتوسط مندرج في الاهم ، ويبدو هذا في الضرب الأول من الشكل الأول ، لأن من المعلوم أن هذا هو أكثر الضرب وضوحا فئلا إذا قاتا :

انتقانا من سقراط الخاص الى انسان، وهى أهم من هذا الخاص، ومتوسط بين سقراط وفان، ثم ننتقل من انسان الى الفسسان ، وهى أهم من الإنسان، فالانتقال طبيعى تماماً (١) ولكن كينز برى أنه ليست لهذا أية أهمية إلا فيمض المواضع الحطابية . يقوم القياس من ناحية فلسفية على الانتقال من الحسكم الكلى العام الى الجزئ الحاص، ولن يتحققهذا في صورة منطقية إلا إذا وضمنا المقدمة الكبرى أولا . وهى الى تعطى حكماً كلياً عاماً ، ثم ناحق جدده المقدمة السكلية المعذم، الاستخراج حكم حرثى (١).

وينقسم النياس باعتبـار مقدماته أو نقيضها الى فسمين : افترانى ٬ واستثنائى

Jevens - Principles of Sciences p. 114 (1)

Kenes - Formal Logic, p. 28. (Y)

أما الافترانى فهو مالا تكون نتيجته أو نفيضها متضنة فى المقدمات ، يقسمول الساوى . لازم النتيجة إذا لم يكن مذكوراً هو ولا نقيضه فى الفياس لا بالفعل بل بالقوة يسمى افترانيا (۱) . ومن الاشئة على هذا قرلنا :

> كل مؤلف محدث كل جسم مؤلف . . كل جسم محدث

وينبغى أن الاحظ أن النيجة في صورتها غير مذكورة في المقدمات اولكن متضمة فيها ، أي في مادتها ، وهذا النياس يتكون إما من حليتين ساذجتين بسيطتين ويسمى Pure Categorical وإما من شرطيتين محتين وتكونا إما متصلتين وتسمى hypothetical أو hypothetical وإما منصب لين وتسمى خسطتين وتسمى alternative pure biaionctif كرى متصلة وصغرى حلية alternative pure biaionctif كرى متصلة وصغرى حلية hypothetical وإما أن يشكون من كبرى متحلة وصغرى حلية hypothetical أما القيساس كبرى شرطية منفصلة وصغرى حلية hypothetical أما القيساس الاستثنائي ، وهو كما ورد في البصائر (هسو ما تذكر فيه النتيجة أو نقيضها بالفعل ، ويمكون حرف الاستثناء (لكن) ولا يكون هذا النياس إلا شرطا مثل :

إن كان هذا المدد فردا فهو لاينقسم بمتساويين.

لكنه فرد لكنه ينتسم بتساريين :

ن انه لاينقسم بمتساويين أ انه ليس بغرد

(١) الساوى : البصائر ١٠٠ ص ٨٠

وهذا النياس . وهو الذي تكون النيجة مذكورة في مقدماته بالفمـــــل لا مالموة .

وهو يتكون من شرطية متصلة وحملية

أو يتكون م منفصلة وحملية Mixed disjunctive

أو من منصلة ومن منفصلة ويسمى قياس الاحراج Dilemma

هذا نفسم الفضايا ، واكن الافعنل وضعها بالشكل الآتى :

(١) أفيسه مركبة من مقدمات من نوع واحد :

۱ - حلی ۲ - شرطی متصل ۲ - شرطی منفصل

(ب) أقيمه مركبة من مقدمات من نوع مختلف:

١ - شرطى متصل وحمل ٢ - شرطى منفصل ومقدمة حملية ٢ - متصل
 ومنفصل ٥ قياس الاحراج .

# *الفصسل لثالث* القياس الحل الاقتراني

القباس الحلى الافترانى هو القباس المكون من فعنيتين أو حكين حملين بحتين ، ولهذا القباس شروط معينة وضعها أرسطو من قبل ، ويمكن أن نقل هذه الشروط مع تغيير طقيف أحيانا ، وعدد القواعد نسع ، وقد وجدت منظومة فى اللانينية لأول مرة فى كتاب Michel Psellus نسم ، المسمى Synopsis de la logique d'Aristoto فى الفرن الحادى عشر وبجوعة القواعد الأربعة الأولى تبط بالحد، وجموعة الأربعة الأخرى ترتبط بالمدرد وجموعة الأربعة الأخرى ترتبط بالمدرد وجموعة الأربعة الأخرى ترتبط بالمقضايا ، وكلا المجموعتين تتصلان بطبعة القياس نفسه ويمدئه .

#### القاعدة الاولى

Terminus esto triplex medius majorque minorque

 وينبنى أن تكون الحدود ثلاثة: الاكبر والاصغر والاوسط، ذلك
 أن الحدود إذا لم تكن ثلاثة ؛ فأما أن تكون أقل أو أكثر ، فاذا كانت أفل ،
 كانت استدلالا مباشرا ، وإذا كانت أكثر ، كانت إما أقيمه مركب ة ، واما صورا أخرى غير قياسية . فئلا ـ كما يقول كين \_ إذا قلنا :

> ا أكبر من ب جأكبر من ا جأكبر من ب

غن هنا أمام استدلال صحيح ، ولكن فيه أكثر من ثلاثة حدود ، لأن عمول الصغرى هو أكبر من (1) بينها موضوع الكبرى هو (1) والفاية من أن تكون الحدود ثلاثة فقط ، أن يكون الحد الاوسط معبرا عن ما هية ثابتة ، فلا ينبغى أن يكون هذا الحد مشتركا أو مبها أو مؤدبا لمعنى في إحدى المقدمين غير المدى الذي يؤديه في المقدمة الاخرى ويسمى الحنطا في هذه الفاعدة : مفالطة الحدود الاربع أو أغلوطة الحد الرابع Quoternis Terminoram

### مثال لأغلوطة الحدالرابع

کل کریم ہواد و کل جواد له کبوه کل کریم له کبوة

ويتصل بهذه القاعدة قاعده أنه لا يجوز أن يكون في القياس أكثر من ثلاث فضايا ، وبنيني أن نلاخل بحق مع كينز \_ أن هذه القاعدة نصرف القاس أكثر من أن تكون قاعدة له ، تعرفه بشكل خاض من بين صور الحجج والاستدلالات ذلك أن الحجة التي يكون فيها أربعة حدود قد تكون صادقه ولكها لاتكون فياسا على الاطلاق . أما القواعد التي سنذكرها بعدد ، فانها تختلف عن القاعدتين المتين ذكرناهما ، في إننا إذا لم نراعها في القياس . فإن الإستدلال نفسه يكون كاذبا (١) .

#### القاعدة الثانية:

Ant semel aur iterum medius Senerafiter esto ينبني أن يكون الحد الأوسط مستغرقا في واحدة من المقدمات على الآقل، فأذا لم يحدث هذا فسيكون ضدنا أيضاً أربعة حدود ، ثم سيؤدى هذا إلى كذب الإستدلال التيامي نفسه ، فتلا إذا قلنا :

Tricot : Traité P. 201 (1)

بعض الناس أمحاء بعض الناس لمدوس بعض العوص أصحاء

فيناكلة الناس لم تستغرق لا في الصغرى ولا في الكبرى، والسبب في اشتراط إستغراق الحد الأوسط في إحدى المقدمتين ، إن الحد الأوسط هو الرابطة بين الآكبر والاصغر، فلكي يتم الربط ينبغي أن تكون أفر ادالحد الاوسط متضنة في أفراد الحد الاكبر، وأن يحكم على أفراد الحد الاصغر، بما حكم به على الحد الاوسط. وهنا نلاحظ أن القاهدة تمس الشكل الاول غير أن المناطقة ينقلون فكرة إستغراق الحد الاوسط في إحدى المقدمتين على الاقل إلى جميسم أشكال المياس، ذلك أنه قد يحدث أنه يكون الجزء المستغرة، في الاكبر هو غير الجزء في الاصغر، فإذا إستغرق الحد الاوسط في الإثنين ، أو في واحد منها ، أمكنا القيام بعداية البرهنة القياسية ، وعدم إستغراق الحد الاوسط يسمى بأغلوطة الحد الاوسط غير المستغرق .

- Fallacy of the undistributed middle

القاعدة الثالثة

Latius has quam praemissae conlusio non viult

لا يستغرق حد فى النّبجة ما لم يكن مستغرقا فى إحدى المقدمتين . إننا فى المنطق الصورى لا ننتقل من البعرق إلى السكلى أو من الحاص إلى العام ، وهذا ما يحدث إذا ما خرجنا عن هذه القاعدة ، ومخالفه هذه القاعدة تسمى :

llicit process of the minor or the major

# تطبيقات لاستغراق الحد الاوسط أو عدم إستغراقه

|                                           | کل نبات حی              |
|-------------------------------------------|-------------------------|
| الحد الاوسط هنا مستفرق فالقياس صحيح :     | الورد نبات              |
|                                           | الورد حي                |
| الحد الأوسط كم يستغرق لا فى الصغرى ولا فى | کل مصری یاکل            |
| الكبرى والحطأ هنا يشمل الناحيين الصورية   | كل إنجليرى يأكل         |
| والماديه أى أننا أمام خطأ منطق وواقمى .   | کل ایجلیری مصری         |
|                                           | كل مصرى يتكلم العربية   |
| الحد الاوسط لم يستغرق والخطأ منطق وواقعى  | كل لبنانى يتكلم العربية |
|                                           | کل لبنانی مصری          |
|                                           | کل مصری بحب وطنه        |
| صواب مادی أو واقعی وخطأ منطق .            | کل اسکندری بحب وطنه     |
|                                           | کل اسکندری مصری         |

# استغراق وعدم استغراق الحدالاكبر والاصغر

### الحدالاكر :

كل عربي سام الحد الاكبر غير مستغرق في المقدمات وهو لا واحد من الاتراك بعربي مستغرق في النّيجة

. لاواحدمن الاتراك بساى

كل مسلم موحد الحد الاصغرغير مستغرق خطأ واقعى ومنطق كل مسلم يتكلم اللغة العربية ذلك أن الحد الاصغر غير مستغرق في المقدمة كل من يتكلم العربية موحد الصغرى ومستغرق في الاتبجة .

### الحد الامغر :

لا واحد من الحيوان بمتكلم الحظأ هنا صورى وليكن من الناحية المادية كل حيسوان جاهسل صحيح نلاحظ أن الحسد الاصغر جاهل الاواحدمن الجاهان بمتكلم غير مستغرق.

الفاعدة الرابعة: لا إنتاج هن سالبين praemissa القاعدة إحدى القواعد neget nihii inde sepuetur اعتبر هاملتون هذه الفاعدة إحدى القواعد الاساسية في القياس، وقد جاءت أهيتها من فكرة الربط أو الصلة بين كل من الحدين الاكبر والاصغر من ناحية ، وكل منها بالحد الاوسط من ناحية أخرى في الفضية السالة، ايس ثمة علاقة بين الموضوع والمحمول، إننا نكون هنا قاطعين النسبة أو الصلة بين الإتنين (1).

لا واحد من الفرنسيين بشرقى . ولا واحد من الاسان نشرقى .

فى كلنا المقدمة بن المبنا المرضوع حسداً أوسط واحداً ، ولكن لا صلة إطلاقاً بين هذه العدود الثلاثة . فلن نصل إلى شيء إطلاقاً . وقد حاول جفوتر من بين المحدثين أن يثبت فى كتابه ، مبادى العلوم ، أنه من الممكن الحروج على هذه القاعدة من ناحية أن هناك بعض القضايا المنطقية المعدولة

port - Royai p. 204 (1)

(السالبة) يمكن استخراج التيجة منها . وقد نافشه كينز وأثبت أرب المقدمة الصفرى في المثال الذي أورده موجبة ، كا أن لوتزه أورد في كتابه Outlines of Logic أمثلة تثبت أنه من الممكن الانتاج عن مقدمتين سالبتين في الشكل الثالث . ولمكن كينز حلل أيضا مقدماته ، وأثبت أن إحداهما موجبة في كتابة د Formal Logic ، .

والمثال المشهور الذي أورده جفونز هو :

Whatever is not metalic is not capable of powerful لا واحد من الأشاء اللاءمدنية لها قوة مغاظيسة كيرة

magnetic influence

Carbon is not metalic

الكربون من الاشياء اللامعدنية

. . الكربون ليست له قوة مغناطيسية كبيرة

Therefore carbon is not capable of powerful magnetic influence

NO (non is) is p.

والمثال في صورته الرمزية هو:

M is not S.

p not S.

وملاحظ كينز إن منا أردة حدود.

MS.

وهنا لاانتاج ، الغروج على القاعدة الأولى من قواعد تركيب القياس لـكن من المكن في رأى كينز إصبار الصغرى معدولة (١) فتقول :

keynes : Formal Logic, p. p. 295, 269 (1)

No (non S) is p.

M is non S.

Therfore M is p.

ومثالها لفظما :

لا واحد من الاشياء اللامعدنية لها قوة مغناطيسية كبيرة

الفحم من الأشياء اللامعدنية . . . الفحم ليس له قوة مفناطيسية كبيرة

أما مثال لوتزة Lotze فهو :

No M is S.

Therefore Some not S is not p.

غير أنه ينبغى أرب نلاحظ أن كل قياس محيع ممكن ـ بواسطة عملية الاستدلال المباشر ـ أن ترده إن صورة سالبة ، وسع ذلك فيمكن أن ينتج ، فئلا :

All M is p.
All S is M.
Therefore all S is p.

من الممكن أن ينقل إلى الصورة السالبة الآتية

No M is not p.
No S is not M.
Therefore S is p.

وفى الواقع أن هذه القضايا الآخيرة يمكن اعتبارها معدولة. وقد رأينا

ما سنقوم به فكرة المعدول فى رد القضايا السالبة إلى كلية فى كثير من نواحى الرد وستؤثر هذه كثيراً على السياق المنطق لاشكال القياس .

## القاعدة الحامسة :

pajorem sequiter semper conclusio partem

Sectetur partem conclusio deteriorem أوذا كانت إحدى المقدمين مراية ، كانت النتيجة.

سالية كانت النتيجة سالية ، وإذا كانت إحدى المقدمين جزئية ، كانت النتيجة.

جزئية ، ويعر عن هذا بأن النتيجة تقم أخس المقدمين .

أما عن النظر الأول من القاعدة، فيمكن استدلاله من القاعدة السابقة ولمناطقة بورت رويال برهنة على هذا: إذا كانت إحدى المقدمتين سالبة، فإن الحد الأوسط لا يرتبط بجزء من النتيجة ، أو بمنى أدق إنه لا يستطيع أن يربط بينها وبين الحد الأصغر . فالنتيجة بالضرورة سالبة (۱) .

أما عن النظر الثانى فهو يتصل من ناحية بطبيعة الفياس ، فإن النتيجة فى القاس ينبغى أن تمكون أخص من أعم المقدمتين ، وإلا فقد القياش طبيعته الاصلية : وهى الإنتقال من حكم كلى عام إلى حكم جزئى أخص من هذا العام ولم يعتبر كينز هذا الفطر الثانى قاعدة ، بل لازمة من لوازم قواعد القياس وأثبتها على الشكل الآتى :

إننا يكون لدينا 1 \_إما مقدمتان سالبيان ولا إنتاج هن سالبتين ٢ ـ وإما مقدمتان موجبتان . ٣ ـ وإما واحدة موجبة ، والاخرى سالبة .

أما في الحالة الثانية فتكون الإثفتان موجبتين ، وواحدة منها كلية .

Port - Royal p. 204 (1)

والآخرى جزئية ، وحينته سيستغرق حد واحد ، ولا بدأن يكون هذا الحد هو الاوسط طبقاً للفاعدة التي ذكر ناها عن استغراق الحد الاوسط في إحمدى المقدمتين . إذا سيكون الحد الاصغر غير مستغرق في المقدمات ، وحينت ستكون التيجة جزئية ، لأنه ما دام الحد الاصغر غير مستغرق في إحدى المقدمتين ، فسيكون غير مستغرق في التيجة ، وحينتذ لن يكون كليا ، والحمد الاصغر . كا قلنا ـ هو موضوع النتيجة ، وعل هذا الاساس ستكون النتيجة جزئية .

أما فى الحالة الثالث فستستغرق المقدمتان حدين الأوسط والاكبر : وذلك أن عند نامقدمة سالبة ، فالنتيجة سالبة ، والسالبة تستغرق بحولها . إذاً المقدمة الكبرى هى السالبة . فالحد الاصغر غير مستغرق على هذا الاساس فى المقدمات وهو موضوع النتيجة وحيثات تكون النتيجة جزئية .

## القاعدة السادسة :

Nii seguitur geminis e particularilus unquam

لا إنتاج عن جزئينين ( وقد اعتبرت من لوازم القواعد ، لا قاعدة بذاتها )

ذلك أن الجزئينين اما أن تكونا سالينين أو موجبتين ، أو واحدة سالبة ،
والاخرى موجبة :

ف الحالة الاولى: لا إنتاج ـ الفاعدة ـ من مقدمتين سالبتين لاإنتاج . أى لا يمكن أن نصل إلى نقيجة .

وفى الحالة الثانية : الجزئيتان الموجبتان لاتستغرقان لا موضوعها ولا يحولها إذاً لا انتاج \_ الفاعدة ـ لا يصح القياس ما لم يستغرق العد الاوسط فى مقدمـة من المقدمتين على الاقل . فى الحالة الثالثة : إذا صح القباس ، فينبغى أن تكون إحسدى المقدمتين سالبة ، وحينتذ ينبغى أن يكون الحد الاكبر مستغرقاً فى التبيعة ، وبالتالى ينبغى أن يكون هناك حدان مستغرقان فى المقدمتين : الاوسط والاكبر ولكن حد واحد يستغرق فى مقدمتين جزئيتين ، إحداهما سالبة ، والاخرى موجبة ، إذن لن تعلى الى نقجة .

### الفاعدة السابعة :

لا إنتاج من مقدمة كبرى جزئية وصفرى سالبة .

إذا كانت المقدمة الصغرى سالبة . فإن الكبرى تكون موجبة ، و احسكن المقدمة الكبرى جزئية . إذا ينتخرق المقدمة الكبرى جزئية . إذا ينتج من هذا أن الحد الآكبر لا يمكن أن يستغرق في النقيجة : وينبغى إذا أن تكون موجبة ، ولكن قد قلنا إن من موجبة وسالبة ، تنج سالبة : إذا هنا تناقض ولا إنتاج .

## ملاحظات عامة

وأخيراً يمكننا أن رد لك القواعد إلى أصناف ثلاثة .

١ ـ قواعد تمس تركيب القياس

٢ ـ قواعد تمس الاستفراق

٣ \_ قواعد خاصة بالكيف

ونلاحظ أن تلك القواعد مربطة بعضها يعض إرتباطا كاسسلا وليكن كيرين من المناطقة لا ينفقون على عددها ، وبعض المناطقة الآخرين يستبرون بعض القواعد لازمة هن قواعد أخرى ، وليست هي بداتها قواعد . بل إرب النص اللانيني السالف الذكر لايذكر شيئا عن الفاعدة الاعيرة بينها يذكر قاعدة أخرى أهملها أكثر المناطقة لوضوحها وهي :

#### Mabae affirmantes nequeunt generare negantem

ذلك أن حدى النتيجة إذا كانا مرتبطين بثالث ، فلا يمكن أن نثبت عــدم ارتباطهما . هذه الفاعدة لم يذكرهاكينر ، كما أن دى مورجان لم يذكرها مع أن هذا الآخير توسم في ذكر قواحد الإفيسة (١) .

ثم إن المناطقة المسلمين لم ينوسه وافى ذكر هذه الفواعد وأرسطو من قبل ـ وهو واضع الفياس ـ لم يذكر سور خمس قواعد . وينبغى أن نلاحظ أيضاً أن كثيرين من المناطقة حاولوا , د تلك الفواعد الى قاعدتين كما فعل هذا دى مورجان فى كتابه Formal Logic . ذهب مناطقة آخرون مشل كينز إلى أنه يمكن أن نستمد هذه القواعد كلها من أساس القياس نفسه والذى بعبر عنه في صيفة الاللينية مشهورة هي :

Dictum de omni et nullo

أى المقول على الكل رعلى اللاواحد، وهذا مايجملنا نبحث في هذه العبارةالتي تمتبر أساس القياس وآراء أرسطو فيها ، وآراء المناطقة الآخرين هنذ أرسطو إلى الآرن. .

Tricot : Traite p. 202 (1)

# ا*لفصِّ لالثالِث* أساس القياس

قلنا من قبل إن المنطق القياسي يقوم على ثلاثة من القوانين هي : قواندين الفكر الضرورية أو بديهات البرهان الاساسية ، وأهم تلك القوانين هو قانون الذاتية ، والفانو نان الآخران ليسا في نهيساية الأمر إلا صيغان محتلفتان تتبتان مصنون الذاتية ، وقاعدة المقول على الكل وعلى اللاواحد وهي أساس الاستنباط كله مباشراً كان أو غير مباشر ، إنما هي نقيجة لمبدأ الذاتية ، ومبدأ الذاتية هو إتفاق المقل مع ذاته ، إنمكاسه مع قواعده الحناصة ، وانفاق المقل مع الذات هو أساس كل برهنة ، الذات هي الذات أو اهي ا . إن المنطق الإرسططاليسي يقوم كله على هذه الحقيقة ، والمقول على الكل وعلى اللاواحد إنما هو تطبيق جزئ لمبدأ الذاتية ، غير مبرهن عليه . وتقمنع أهمية هذا المبدأ كاساس القياس من نقمنا لتارمخ اكتبائه والاطورات الني مرت به .

# أرسطو ومبدأ المقول على الكل وعلى اللاواحد :

ذهب الباحثون الى أن أرسطو هو أول من عبرعن هذا المبدأ في موضوعين: في المقولات من ناحية، وفي كتاب التعليلات الأولى من ناحية ثانية .

أما عن النمبير الذي ورد في المقولات ، فإنه أقامه على فكرة المفهوم ولايمبر أدني تعبير عن الفكر الارسططاليسي ، ولذلك سنهمل البحث فيه .

أما تعبير أو صيغة التحليـلات الاولى ، فهي الصيغة التي تنفق مع سيـاق مذهبه . وضعها على أنها النقطة التي ترتكز عليها مادة القياس ، بل إن أرسطو نفسه بعتبرهـا أساس الشكل الأول، أكل الأشكال، والذي ترد إليه جيسم الأشكال الآخرى ويشكون قياس كامل اذا ماكان لدينا ثلاث حدود ترتبط مع بمضها بحيث بكون الاصفر متضمنا في ما صدق الاوسط والاوسط متضمنا في ما مسدق الأكبر ﴾ وفي فقرة أخرى لارسطو في التحليلات الأولى نقول و الثيم الذي تحمل عليه صفة من الصفات ، يكون مستغرقا ، إذا كان من المتعذر أن نجد فرداً من أفراده لا يندرج تحت تلك الصفة التي حلت على الشيء نفسه ، وكذلك الأمر حين لا تحمل تلك الصفة عليه فإنها لا تحمل على أي فرد من أفراده يم (١) . ولمل هذه العارة الاخيرة وهي تقوم على أساس ماصدق ،كانت هي الطريق التي مهدت السبيل لللانين لوضع عبارتهم Dictum de omni et nullo فقد ذهب اللاتين إلى و أن ما هو صادق على الجنس صادق عطريق أولى على النوع ، ولكن المكس ليس صحيحاً ، وما لا يصدق على الجنس لا يصدق على النوع ، وهذه نظرة على أساس الماصدق والدَّجمة الحرفية للتعبير اللانيني تثبت هذا . صفة الصفة صفة الذي ذانه ورفع الصفة رفسيع عن الشيء ذاته ، والمحمول على الـكل محمول هو ذاته على أفراده ، واللامحمول على الـكل غير محمول على بعض أفراده وهنا أيضا اتجاه على أساس الماصدق ، لكن المناطقة المفهوميين لم يقبلوا على الإطلاق إقامة أساس القياس على الماصدق ، وذهبوا الى أن المناطقة انتهوا بالقياس الى تكرار لا معنى له يقول رابيه . إن من الواضح أن اثبات صفة لجنس من الاجناس ، هو إثبات هذه الصفة سلفا لـكل أفراد هذا الجنس 

Idid, p. 170 (1)

ولكن ما هي الفائدة في عليـة كهذه ، ثم إن أرسطو تناقض في موقفه فبينها محت القضاما على أساس المفهوم ، نظر في نظر به الرهان على أساس الماصدق فني منطقة عدم ترافق يخل بأساس الاورجانون كله . وقد دعا هذا كانت فماسد إلى البحث في البرهنة على أساس المفهوم ، وتابعه على ذلك لاشبلسه ، فقد حاول صياغة الديكتوم Dictum في صورة مفهرمية فقال ما يرتبط بالضرورة عاهية الجنس، يَسِغي أن رتبط بأنـــــراع الجنس، وما يرتفع بالضرورة عن ماهية. الجنس، يرتفع عن كل الأنواع التي يتحقق فيها الجنس. ﴿ ثُمُ شُرَحَ هَذَا بِقُولُهُ وحنها نستحضر صفة من الصفات أو عميولا من المحدولات أو نسقط صفة أخرى أو محمولا آخر في طبيعة موضوع من الموضوعات ، فإن وجود أو غياب الصفة أو هذا المحمول في الموضوع يؤدى إلى وجود أو غياب الصفة الثانية . . وبهذا ثرى أن الماصدق يقوم على المفهوم يقول لاشيلييه : • إن ما يعين لناوجود صنف من الأصناف إنما هو صفة تشترك فيها كاثنات عدة ، وما نثيته لهــــذا الصنف أو تنفيه عنه بشكل كلى فإنما هو صفة ثابتة توجمند متضنة أو مسقطة بواسطة هذا العنصر المشترك . ، أي أننا ينبغي أن ننظر إلى تكون الموجودات وتركيها . إلى جوهرها الحقيقي بدلا من أن ننظر تلك النظرة العارضة الصرفة ، وهي تصنيفها ووضعها في تقاسم عامة . إن هذه النصانيف إنما تشكون إذا نظرنا إلى الطبيعة الداخلية للأشياء ، وهنا تكون نتيجة الاستدلال ، إذا ما أقيمت على نظرة مفهومية نتيجة خصبة لا بجرد تكرار لامعني له .

ولكن لاحظ بعض المناطقة المعاصرين أن إعتراض لا شيلييه غسير قائم هسلى أساس وأنه ينبغى أن ندود إلى النظرية الأرسططاليسية فقم الد Dictum على أساس الماصدق ، ذلك لأن طبيعة الرهنة القياسية انحسا تقوم على الكلى ، والكلى هو نقطة البد. الذي نتقل منه في هملية الاستدلال النباسي إلى الجزئ ، فنحن إذا ما حلنا فان على زيد من الناس فذلك الآنه ينتمي إلى البدان ، هذا التصور الذي نفيمه في أساس المنطق الارسططاليسي على أنه كلى ، فسهولة البرهنة الفياسية إلىا تقوم على أساس النظر إلى الماصدق ، هذا من ناحية ومن ناحية أخرى إن السسططاليسي على أساس النظر هو أساس الشكل الأول ، وإلى هذا الشكل ترد الاشكال الاخرى . ولكرف إذ أبدان نظرة الاشبلية الى الد Dictum فإن هذه النظرة إنما تتحقق في الشكل الأول ، فقط ولا يمكن تحققها في الاشكال الاخرى ، وحينتد لا بدأن نبحث الكل منها عن مبدأ آخر ، وسنجد نحن في محتا لئلك الاشكال أنه من الممكن تطبيق الد Dictum في كاد الارسططاليسي عليها (١) .

وقد حاول بعض المناطقة الآخرين تصوير هذا المبدأ ، بحيث نستنتج منه جميع الفراعد الى ذكر ناها عن الفياس ، فعبر عنه كبنر بما يأتى : ﴿ مَا يَحْمَلُ الْجَابَالِ أو سلبا على حسد مستفرق ، يذبنى أن يحمسل فى نفس الحالة على كل شىء مندرج تحته ﴾ .

إلى يقول كينر. تمدنا هذه المثالة بالفاهدة الاولى: أن القياس يتكون من لائة حدود: حد مستفرق، وحد يحمل على هذا الحد وحد يندرج تحت هذا الحد الاخير. وهذه الحدود على التوالى: الحدالاوسط والاكبر والاصغر ووضع القاهدة على هذه الصورة يمدنا بالشكل الاول من أشكال القياس، ثم إن هذه القاهدة تحوى أبضا قاعدة عدم غوض الحدود، لانه إذا كان أحد الحدود غامضا ، فإنه

Tricot , Traite p. 153. 154 (1)

سيكون لدينا بالمضرورة أكثر من ثلاثة حدود (١).

٢ ـ هذه المقالة تقرر أيضا أن الفياس يتكون من ثلاث قضابا:

- (١) قضية محمل فيها كل شيء على حد مستغرق .
- (ب) قضية تمبر عن شيء مندرج تحت هذا الحد .

(ج) قضية تعبر عن حمل حقيق المحمول الأصلى على الحد المندرج تحت
 الحد الاوسط ، أى قضية تعبر عن حمل الحد الأكبر على الحد الاصغر .

٣- هذه المقالة تشير إلى أن الحد الأوسط ينبغى أن يكون مستفرقا مرة على الاقل في إحدى المقدمتين . بل تذهب خطوة أوسع فتقرر أنه ينبغى أن يكون الحد الاكبر مستفرقا في الكبرى و ما يحمل على حسد فهو مستفرق . وعلى هذا الاساس لاتعلق هذه القاعدة بهذا التحديد إلا على الشكل الاول ، حيث يكون الحد الاكبر مستفرقا في المقدمة الكبرى .

إ. تشير هذه المقالة أيضا إلى أغلوطة الحد الاكبر، أغلوطة إستغراقه فى النتيجة وه...دم إستغراقه فى المقدمة الكبرى . ولا تحدث هذه الاغلوطة إلا إذا كانت النتيجة سالبة . ولمكن العبارة . فى الحالة نفسها . تغرر أنه إذا كانت النتيجة سالبة ، فيفينى أن تمكون المقدمة الكبرى سالبة ، ومن حيث أنه فى قياس تطبق عليه هذه المقالة مباشره ، يكون الحد الاكبر محمولا على المقدمة .
أى الحد الاكبر . يستغرق فى المقدمة وفى النتيجة .

هـ دده المقالة تقرر ان حناك شيئا يندرج تحت الحد المستفرق اى الحد

Keynes - Formal Logic, 301 (1)

الأوسط ـ هو الحد المستغرق ـ إذاً ينبغى أن يحمل شى. بالإيجاب ، ومن ثمة نستخرج القاعدة ـ لا إنتاج عن سالبتين :

تلك هي المحاولة التي حاولها كينز في صوغ هذه المقالة والتي استخرج منها جميع قواعد القياس - ويبدو أن هذه القواعد تنطبق بدقة - كا ذكرنا - على الشكل الاول . كما أنها تنطبق على الاقيسة الحلية أكثر منها على الاقيسة الشرطية (١) ، وإن كان المناطقة يعممون تطبيقها على الاشكال الاخرى كما يطبقونها على الاقيسة الشرطية ، وسيدبين لنا خلال عشافي الاشكال مقددار صلاحية هذه المقالة لشكون مبدأ عاما للاشكال المختلفة كلها .

ibid, p. 103 (1)

# الفصي لالرابع

# أشكال القياس وضروبه

ما معنى شكل القباس أولا؟ وما معنى العترب؟ يعنى أرسطو بالشكل، هيئة القباس الله الحوسط في المقدمتين ؛ وقد أدى اختلاف وضع هذا الحد في الأنبسة المختلفة إلى إيجاد أشكال ثلاثة عند أرسطو، وأضاف إليها جاليتوس شكلا رابعاً.

أما أشكال أرسطو الثلاثة فهي محسب وضع الحد الارسط فيها كالآلي : ـ

۱ - الشكل الأول : أن يكون الحد الاوسط موضوعاً في الكبرى ، محسولاً
 في الصغرى

ا ب/ وضع الحد الأوسط - ا - ب

٧ - الشكل الثاني : أن يكون الحد الأوسط محولا في الإثنين :

ب ا وضع الحد الأرسط | - ا ------ ب ٣ ـ الشكل الثالث : أن يكون الحد الاوسط موضوعا في الإثنين .

٤ - الشكل الراج : وهو شكل جالينوس ، أن يكون الحد الاوسط عماول
 الكبرى وموضوع السغرى :



وقد أورد هذه الاشكال الاخضرى فى سله ، كما أورد بقية قواعد القياس ، وقد نظم هذه الاشكال فى ثلاثة أبيات

حله بمنرى وضع بحصرى يدعى بشكل أول ويدرى وحسله في الكل ثانياً عرف ووضعه في الكل ثالثا ألف ووابع الاشكال عكس الاول وهي على الترتيب في الشكل

تلك هي أشكال القباس ، والاشكال تقم الم ضروب ، والضرب هو هيئة القباس التي يوضع عليها كمية وكيفية المقدمات والتتائج ، وعلى هذا الاساس تنتج كل قضية أربعة ضروب في كل شكل ، ذلك أنه اذا كانت المقدمة الكبرى كليمة موجبة ، فيمكن أن تكون الصغرى : إما كلية موجهة ، وإما كلية سالبة ، وإما جرئية موجبة وإما جزئية سالجة ، وكذلك كل من القضايا الكلية السالبة والجزئية الموجبة والجزئية السالبة ، انما تكون كلبا مع أنواع القضايا الآخرى ضروباً متعددة ، وعلى ذلك سيكون لدينا ما يأتى:

إن تطبيق قواعد القياس السابقة ينتج إسقاط نمانية ضروب وإبقاء ثمانية ، هذه الضروب النمانية سننتج لنا فى عنلف الاشكال ١٩ ضربا منتجا خمسة ضروب كلية وأربعة عشرة ضربا جزئيا ، وسيمة موجبة وإثنى هشرة سالبة .

عرض أرسطو لنظرية الاشكال لاول مرة وبصورة نهائية ، ف النحليلات الاولى . والاشكال القياسية هي الهيئات المختلفات التي قسم يتشكل فيها الفياس طبقا للملافة التي ربط في الهندمات الحسم الاوسط بالحدين الآخرين

وكل شكل يتكوى من عدد من الصور القياسية تسمى ضروبا ولم يعرف أوسطو هذه السكلمة ، والضروب هي الهيأة القياسية للقدمات من ناحية الكم والكيف ، وبعض هذه الاحرب منتج وبعضها غير منتج وقد قلنا إن هناك ثلاثة أشكال أرسطما اليسية وشكل جالينوس ، وقلنا إن الشكل الجالينوسي لم يقبله مناطقة المصور الوسطى الأولين فنجد William Shyres Wood من متقدى المناطقة يسقطون هذا الشكل ولا نجد له ذكراً في الاشمار اللاتينية التي وصلتنا ولكن نجد في وقت مناخر وبخاصة عند المدرسيين . أن هذا الشكل قد ذكر ، والمشكلة هي هي في العالم الإسلامي . فينها نجد إن سينا والمتقدمين من الفلاسفة الإسلامية أو أخير بين بذاته ، نجد المعلوا ذكر وأنا الشكل ، وذهبوا إلى أنه مناف المطبع ، وغير بين بذاته ، نجد المناخرين قد ذكروه ( شرح الملوى على السلم والعطار في شرحه على الخيصي . الشمسية وشروحها ) بل ونجد أن هؤلاء قد توسعوا فيه ، وأصافوا إليه صروبا جديدة في عاولة من أطرف المحاولات الدقلية .

أما فى العصور الحديثة فلم يقبله لاشيليه ، وسنعود إلى هذا فى بحثنا الشكل الرابع ، كا أن جو بلو هاجه أيضا فقال : إن سبب إنتاجه هو إقامة أشكال النياس هلى أساس الحد الاوسط وإن وضع الحسد الاوسط إنما وهو وضع خارجى يدل على علاقة خارجية ، لا تجعلنا ندرك طبيعة البرعنة الحاصة لكل شكل ، وأنتجت ضرراً بالغا بايجاد شكل رابع ، لا يوجد ، والاضرب الحسة التي يتكون منه يمكن ردما إلى ثلاثة أضرب مكونة تكويناً غير سلم (١٠).

Goblot : Traite p. 234 (1)

ثم الاخط أن الاضرب المنتجة يسر عنها بكلمات إصطلاحية لاتينية هي :

|           | الشكل الأول :      |
|-----------|--------------------|
| Berbara   | ١ - المضرب الأول   |
| Celarent  | ۲ ـ المضرب الثاني  |
| Darii     | ٣ ـ الغرب الثالث   |
| Perio     | ٤ - الغرب الرابع   |
|           | الشكل الثاني :<br> |
| Cesare    | ١ - الغنرب الأول   |
| Camestres | ٣ ـ الضرب الثاني   |
| Festino   | ۲ ـ الضرب الثالث   |
| Baroco    | ١ - الغرب الرابع   |
|           | الشكل الثالث :     |
| Felapton  | ١ ـ الضرب الأول    |
| Disamis   | ۲ _ العثرب الثانى  |
| Bocardo   | ٣ ـ الغرب الثالث   |
| Ferison   | ۽ ـ الضرب الرابع   |
| Datisi    | • ـ الضرب الحاس    |
| Darapti   | 7 ـ العترب السادس  |
|           | الشكل الرابع :     |
| Barelip   | ۱ - المغرب الاول   |

 Colanies
 و الغرب الثالث

 Dibatis
 ۲ - الغرب الثالث

 Fesapo
 و - الغرب الرابع

 Fresison
 و - الغرب الحاس

أما الذين يعتبرون الشكل الرابع صـــورة غير مباشرة الشكل الأول فرموزهم هي :

 Baralipton
 الغرب الآول

 Celantes
 الغرب الثالث

 Pibatis
 ع ـ الغرب الثالث

 Fapesmo
 ع ـ الغرب الرابع

 Friescomorum
 ه ـ الغرب المخامس

على أن يأتي هذا الضرب بعد Ferio الضرب الاخير من الشكل الأول .

(الحروف المتحركة من الإلفاظ اللانينية تشير إلى الفضايا: ألم الله عليمة موجة ، © = جزئية سالبة . وللحروف الساكة معان ، سنضرها في الفصل الحاص برد الانفسة )

نلاحظ من قراعد النياس السابقة أرب الشكل الأول هو أكل الاشكال وإليه ترد الاشكال الاخرى. وقد قسم أرسسطو فعلا الأقيسة إلى أقيسة كاملة وهي أقيسة الشكلين الاول، وأفيسة غير كاسسلة وهي أقيسة الشكلين الداني والثالث بقسول أرسطو، أسمى النياس كاملا إذا كائت مقدماته

لاتحتاج إلى شى. آخر غير ماوضع فيها اكى تكون ضرورة النقيجة بينة. وغير كا. ل إذا ماكان فى حاجة إلى أشياء تلتج بالضرورة من المقدمات، والكنها غير متضمنة فيها صراحة ، لكى يكون القياس , صحيحا » .

وعلى المدوم للاحط في القياس الكاءل لزوم انتيجة بالضرورة من المقدمات بل وأن تصرح القدمات بها وأن تطلق قاعدة المقول على الـكل وعلى اللاشي. أو اللاواحد تطبيقا مباشراً · أما في الاقيسة غير الكا.لة ، فإن النتيجة لزم بالضرورة أيضاً • ولكن ضمنا . ولا يظهر الديكتوم كقاعدة للقياس وضوح ، ولكي العكس المستوى . وقد ذهب أرسطو إلى هذا ، واعتبر نلك الاشكال تغيرات غير ذات بال وعرضية ، الشكل الأول . على أن المناطقة بعده لم يوافقوا على هذه الفكرة واعتبروا رد الأشكال بعضها إلى بعض نوعا من الدور أو المصادرة على المالوب ؛ وذهبوا إلى أن الاقيسة مستفلة عن بعضها تمام الاستقلال ، وعثل هؤلا. المناطقة لا شيابيه . فقد نقل لاشيلبيه تقسمات أرسطو للاشكال ، ولم يوافق على أولية الشكل الأول وأولويته ، كما أنه لم بوافق على رد الاشكال مضها إلى بعض، كل شكل من الأشكال له طبعة خاصة داخلة، ويصدر عن المبدأ الذي يصدر عنه الآخر، وضروب كل شكل من الأشكال منجة تماما مدون حاجة إلى شكل ممكن أن و د إليا .

فى إيجاز ذهب لاشيليه إلى ذاتية الاشكال : كل شكل له ذاتية تختلف من ذاتية الآخر وتميز وظيفته ، على أن التسليم بهذه النظرية بؤدى إلى نقص كبير فى النظرة إلى القياس ، بودى بوحدته ، فالقول بأن أشكاله منفسلة الواحد هن الآخر ، وأنكلا منها أنما يخضع لمبدأ خاص يميزه عن الآخر ؛ بحيث لا يمكننا أن نصل إلى نتيجة توصل البهاأحد الاشكال بأحد الاشكال الآخرى هدم لقياس في أسله . إن القياس مذهب منعلق ، بل وظهني متاسق الاجزاء ، يخضع لمبدأ واحد هو الـ Dictum مع تبكيفات خاصة لمبكل شكل الانخسال بوحدته العامة على الإطلاق .

وحين حاول لاشيليه أن يحددوظيفة كل شكل من الاشكال في العمليات العقلية أضنى عليها من مذهبه في إستقلال الأشكال ، إن الوظفة التي تقوم بها الأشكال إنما محددها لاشيليه فيها بل. لست أعنى بأشكال القياس طرائق مختلفة من ربط الحد الأوسط بالطرفين الآخرين فحسب، إنما أقصيد قبل كل شي ماسبب هذه الارتباطات نفسه ، سبب هذه الطرائق الختلفة من البرهنة والإثبات ، سواء تتجه هذه البرمنة أو هذا الاثبات إلى الصدق أو الكذب فقضية نضمن أما الشكل الأول فهو بالضرورة وفي كل ضروبه برهان على صدق بواسطته نثبت صدق قضية من القضاما وصدقها غير مباشر وهذا الصدق لا بمكن إنتاجه إلا بتأليف قضتين تندرج الواحدة منهانحت الآخرى بواسطة صفة نتضمن في الاول ويدخل تحتهسأ الثاني، هذه الصفة هي الحد الأوسط، أما الشكلان الثاني والثالث فهما لا يثبتان صدق قضية من القضايا ، إنما كذبها \_ هذه الأشكال تنفي وتسلب ، الشكل الثاني شت كذب قضة موجة، والشكا الثاك شت كذب قضة كلية ويستنج لاسلمه من هذا أن الشكلين الثاني وانثالت ليسا فقط مستقلين عن الشكل الأولى، مل هما متمارضان معه ، لما يتحق فيها من صفة سلبية بحتة (١) .

Tricot : Traité P. 197 (1)

# تحديد عدد الأضرب

لتحديد عدد الاضرب ثلاثة طرق وهي باختصار

La méthode éxtensivista الطريقة الماصدقية أوالتجريبية لأرسطو ou experimentale

الطريقة المفهومية للاشيليه La méthode Compréhensiviste

٣ - العاريقة الأولية La méthode aprioristique

والطريقة الثالثة همالى استخدمها المناطقة بعد نوما الآكوينى، وهمالى تعلمق عادة، وستنج 17 ضربا لمكل قضية أربعة أضرب فى كل شكرا الاربعة ستكون 17 ضربا ، فكل قضية ستكون فى أربعة أشمكال 32 ضربا . لدينا أربعة أنواع من القضابا فسيكون لدينا 207 ضربا ولكن كل هذه الاضرب لا تنتج، وانما سيكون لدينا 21 ضربا فقط منتجا ، إذا حذف الواسطة قواعد القياس ـ التي ذكر تا . أغلب الاحرب .

ولكن المناطقة المحدثين لم يوافقوا على هذا المنهج - منهج الحذف - طبقا لقواحد آلية لم تملها برهنة داخلية ، بل كانت شيئاً صناعيا بحثا ، يقول جوبلو ، إن تكوين القياس طبقا لئلك القواعد التي تعبر عنها تلك الرموز اللاتينية غيير طبيعي ، وإننا نستطيع أن نعرفه تملم المعرفة ، دون معرفة العلاقات العقلية التي ترمز إليه قواعد القياس ، إننا في هذه القواعد لا تنظر إلى القياس في باطئه ، إلى القياس من حيث هو ، إننا ننظر إلى ناحية آلية يسير عليها القياس سيراً ماديا ، ولقد تعددت محاولات الفلاسفة للتحلل من عهدد الاشكال الإرسططاليسية وضروبها . ونرى هذه المحاولة عند ليبينزوعند هاملتون ـ كا زاها عند السيروردي

من الاسلامين - وبعض المناطقة الإسلاميين المناخرين. أما لينتز فيعمل الشكل الأول مكونا من سنسة ضروب ، ذلك أنه يستبدل التنائج الكلية لكل من Celarer t, Barbara بحزئيات مترافقة ، كما أنه يضع سنة أضرب الشكل الثانى . وذلك بأن يقيم عملية تداخل لتنائج Camestres و اغيراً يضع سنة أشكال الشكل الرابع وذلك بأن يقيم عملية تداخل لنتيجة Celantes أشكال الشكل الرابع وذلك بأن يقيم عملية تداخل لنتيجة Episyllogiam أفيسة كل هذه التنابلات ليست في الحقيقة إلا أفيسة لاحقية المتناس الأصلي لكن تتضمن نقيجة القياس السابق ، ولا صلة لها إطلاقا بمقدمات القياس الأصلي لكن أيضا بأن أشكال المدرسين الاربمة تفاوت دقة وشرقا , الشكلان الثاني والثالث أفيا بارباء أفل درجة من الأول ، والشكل الرابع أفل درجة من الثاني والثالث والثالث والمنافقة و نشبت بواسطة قياس الخلف ، وذلك بسبب التعارض الذي يوجد بين المقدمين من هذه النتيجة .

أما هاملتون فإن رأيه فى عدد الاشكال والضروب إنما يتكيف طبقا لنظرية كم المحمول وتصوره العام عن المنطق الصورى ، وقد قام هاملتون بتبسيط الاشكال كلها . ذلك أن كل قضية عده هى مساواة أو رمز على مساواة ، كيبه تمل عمل الرابطة المنطقية الكيفية. ليس هناك إذاً حد أكبر ولا أصغر ولا أوسطولا يوجد شكل قياسى. الشكل : هو تغير عرضى للمصورة الفياسية ، إذا ليس ثمة مشروعية فى ردنا الشكل الثانى والثالث إلى الأول . والشكلان الثانى والثالث صورتان غير متكاملتين ، إسدلالينغير تامين والإنسة الوحيدة الحقيقية هى الاشكال الثلاثة الكول وأمير مثال للاستدلال هو :

ب = ١

- = ب

.. ح = 1 والمبدأ الذي يسيطر على المنطق عنده و يسوده هو مبدأ إحلال المتشاجات. الواحدة محل الآخرى (١) وهذا مبدأ رياضي محت، وكانت له أصمة في منطق جفونر الرياضي فيها بعد.

كان هاملتون يميل إلى اعتبار المنطق جبراً ، أو علامات تما على الآفكار وقد أدت محاولة هاملتون هذه الى أنهوضع عددا منالضروب أكثر بكثير من ضروب المنطق المدرس. فني الاشكال الثلاثة الى قبلها هاملتون ، يكون عدد الضروب المنجة مائة ضرب لكل شكل ـ ١٢ ضربا موجاً ، ٣٥ ضربا سالبا .

أما المسلمون فترى محاولة متسسازة عند السهروردى ، إذ أن السهروردى لم يقبل السكاين الثانى والنالث ، لأن القضية الوحيدة المنتجة عنده هى القضيسة السكلية الموجبة الضرورية ، وقد أسهاها البنانة ، فلم يعترف سوى بضرب واحد هو العشرب الأول مرب الشحكل الاول ، قضيتان كليتان موجبتان ، تنجسان قضية موجبة .

على أن محارلات ليبنتز أو هاملتـــون او السهروردى لم تنجع اى نجماح بحانب المحاولة الإرسطماليسية الارلى، فقد بقيت تلك المحاولة هى الاساس الهام فى جميع كتب المنطق الصورى، وسينبين لنا هذا من بحث تلك الاشـــكال بحثا نفصيليا .

ibid. p.p. 294-05 (1)

وقبل أن نقوم بهذا البحث ، وأن نمرض لشروط الاشكال ـ نورد الابيات العربية الآنية الن تلخص هذه الشروط:

#### اما الأول:

فشرطه الإيجاب في صغراه وان ترى كليسة كبراه والثان ان يختلف في الكيف مع كلية الكبرى له شرط وقع والثالث الإيجاب في صغراها وأن ترى كلية إحداها ورابع عدم جمع الحستين إلا بعسورة فغيها تستين كبراها سالسة كليسة صغراها موجسة جزئية

# النصب لاسادش

# الشكا الأول

شروط الشكل الأول : ــ أعتبر للشكل الاول شروط خاصة هي :

- إيجاب الصغرى: لانه إذا كانت المقدمة الصغرى سالبة ، وجب أن محكون الكبرى موجة ، وتكورت النقيجة سالبة ، وحل ذلك سيكون الحدالاكبر مستفرق في المقدمة .وحينتذ لا يصح الإنتاج .

٧ - كلية المقدمة الكبرى: قلنا إن الحد الأوسط سيكون غير مستغرق فى المقدمة المحبرى الموجة ( لانه عمول فيها ) إذاً ينبغى أن تمكون المقدمة الكبرى كلية حتى يستغرق هذا الحد ، لانه موضوع فى المقدمة الكبرى الشكل الأول . والقضية الكلية موجة أو سالمة تستغرق موضوعها .

ويرى مناطقة بورت رويال أن هذه الفواهد الحاصة إنما هي مستمدة من قواعد القياس العامة ، وبحارلون إثباتها في ضوء هذه الفواعد العامة ·

إستنباط الاضرب أو المناهج الثلاثة في تعيين هدد أضرب الشكل الاول :

يحتوى الفكل الآثول 17 ضربا محكننا ولكن الاضرب المنتجسة هي Barbara و Ferio أما كيف وصلنسا إلى مذه الاضرب، فإننا سلجاً إلى المناهج التي ذكرناها .

 امنهج أرسطو الإستنباط الماصدق أو التجربي. أما مبدأ الإستنباط عند أرسطو فهو يقوم على أساس مقولة الكل طبقا لملاقات الماصدق ، وقد ذكر تا هذه المقرلة من قبل ، وتصوير أرسطو لها.

أنى المدرسيون بعد ذلك وطبقوا الـ Dictum على أقيسسة الشكل الا ول فقالوا عن الاضرب الموجة ، ما ينطبق على التالى ينطبق على المقدم ، أو بعبارة أخرى ما ينطبق على ممنى تأخذه بشكل كلى ، ينطبق على كل ما يثبته هذا المدنى ، اما عن أو كل ما يمكون فى ما صدق هذا المدنى ، اما عن الاضرب السالبة فيقول المدرسيون ، كل ما يسلب عن التالى يسلب عن المقدم ، أو بعبارة اخسرى ، وكل ما يسلب عن مدنى كلى يسلب عن كل ما يثبته هذا المعسنى (١) .

يلاحظ رابيبه أن تطبيق الـ Dictum على التكل الأول بهذه الصورة يثبت أنه ليس مبدأ عارجيا القياس ، بل هو القياس نفسه فيصورته المجردة، عالصا من صور الضروب الجزئية (٢) .

استبياط الآضرب المشروعة بواسطه الديكتوم : بدأ أرسسطو ببعث تجرببياكل شكل ، ولم يقل إلا ضروبالمنتجة ، وكانت نتيجة إستدلاله كالآنى :

العشرب الأول : إذا كانت ا تنبث على كل ب و ب تنبت على كل س فإن ا تنبت بالصرورة لكل س ، فسيكون عندنا

Port - Royal, p. 204 (1)

Rabier - Logique, p. 23. (2)

#### القياس الآتي :

کل ب می ۱ ۸

کل س میں ب A Barbara

کل س می ا 🛕

الضرب الثانى : إذا كانت السلب عن كل ب

و ب تابت لكل س

فإن ا تسلب بالمشرورة عن كل س ، فسيكون عندنا

#### الفياس الآني:

لاثیء من ب هی ا کل س هی ب Celarent A

E الاشيء من س هي ا

الضرب الثالث: إذا أثبتنا ا اكلب E

Parii المعنى س ا

فإننا نثبت بالضرورة البعض س ، ويكون القياس كل ب هي ا

بعض س هی ب

الضرب الرابع : إذا نفينا ا عن كل ب

وأثبتنا ب لبمعض س

فإنا ننني ا بالضرورة عن بعض س ۽ ويکون القياس الآتي :

تلك هى الأهرب الأرسططاليسية المنتجة . وقد بحث أرسطو اتنى هشر ضربا من الشكل الأول وأسقطها بواسطة أمثلة ذكرها لنا فى النحليلات الأولى ، وبحثها بحناتجر بعياء وأدى ذلك الل عدم الناجما، ولسنا في حاجة إلى ذكر هذه الأمثلة. غير أننا نتوقف عند مسألة هامة . وهى الضروب غسير المباشرة الشكل الأول والتي اعتبرت فيها بعد شكلا رابعا وهي .

#### Baralipton, Celantes, Dabitis, Frisesomorum,

(٢) النبج المفهوى عند لاشيليه: وضع لاشيليه مبدأ الشكل الأول هو مقولة المقول النبج المفهوى عند لاشيليه : وضع لاشيليه مبدأ الشكل الأولايتضمن شيئا آخر ، فإن وجود الأول يؤدى إلى وجود الثانى أو عدم وجوده ، و أهمل لاشيليه النظرة إلى الماصدق ونظر إلى الفهوم فحسب ، وحين أراد تحديد حدد ضروب الشكل الأول لم يتقيد بالأضرب القديمة وإنما عين عشرة ضروب منتجة ، وقد دعاء إلى هذا نظريته المديدة في الفضية : وإن المقدمة الكبرى في هذا الشكل كلية : فتكون إما موجة فتكون إما جوئية وإما جمية غير معينة ، وإما كلية جزئية ، ومن هنا أصبح لدينا عشرة أضرب ، ومسمع ذلك فإن لاشيليه يرى أن التقسيم الكلاسيكي القديم ممكن قبوله ، لأن النفية الجوسة غير يما المهيئة الجوسة غير يما المهيئة الجوسة غير عاول

البرهنة على ضروب أرسط و الآربهة المنتجة ، فيقرض أن ا تقضن ب ، أو لا تقضمتها ، ويأخذ مقدمة كلية ، سواء أكانت موجبة أو سالبة ، وجود ب أو هدم يرجودها في موضوع يؤدى الى وجود ١ أو عدم وجوده . إذا يجب أن نختار موضوعا حاصلا على ب . والصغرى يجب أن تدكرن بالضرورة موجبة كلية أو جزئية . من ارتباط هذين النوعين من المقدمات ـ الكبرى والصغرى ـ تنتج أنيـة أرسطو لا أكثر ولا أقل .

(٣) المنهج الأولى: هو منهج الحمدف. نطق فيه قواهد الشكل الحاصة أو قواعد الفياس العامة . فنحذف بواسطة هذا التطبيق العدروب الى لا تنحقق فيهما تلك الفواهد. وقد لجأ الى هذا المنهج مناطقة بوره رويال وكذلك المنطق ماريتان ، ويعطينا هذا المنهج الضروب الآنية :

| AA  | ΑE | A1 | AO |
|-----|----|----|----|
| E A | EE | EI | EO |
| IA  | IE | 11 | 10 |
| 0 A | OE | 01 | 00 |

(۱) نسقط ما یأنی Io ، IE ، Eo ، EE ، Ao ، AE ، 00 ، 0E ا Io ، IE ، Eo ، EE ، To ، W نسب تخالف الناودة الى تقرر أن المسترى تكون موجبة ،

(٢) نسقط ١٨، ١١، ٥٨، ١٥، الآنها نخالف الفاعدة أن تسكون الكبرى
 كلية ينتيق لنا ٤٨، ٤٨، ٤٨، ٤١٠ .

نلاحظ على هذا الشكل أنه أتم الاشكال: إذ أنه ينتج جميع أنواع القضايا ، ثم إنه الشكل الوحيد الذي ينتج قصية كلية موجبة ، فيو إذن الشكل الكامل إذ أن القضية المركبة هي القضية الوحيدة المستخدمة في العلوم ، والعلوم عند الاقدمين لا تكون إلا كلية موجبة . وإذا وجد جزئي فليس إلا صورة ومعبراً الى حد كلى ، والنفس انحا تكل بمرقة الكليات لا بمرقة الجزئيات .

# الفصير لالسيسابع

# الشكل الثاني

يحدد الشكل ـ كا ذكر تا ـ وضع الحد الاوسط ـ إذ أنه محول في المقدستين بالنسبة لملاقته بالحدين الاكبر والاصغر ، والحد الاوسط يثبت هنا أو يسلب عن الصغرى والكبرى . وهو هنا خارج هن الطرفين ، ولكته من ناحية الماصدق هو الاول . وخروجه هذا سنستنجه من أن هذا الشكل لا ينتج إلا السوالب ، ويسمر أرسطو عن هذا الشكل بقوله : وحينا يتعلق حد بذاته بشيء يؤخذ كليا ، ولا يتعلق بشيء يؤخذ أيضا كليدا ، أو حين يتعلق أولا يتعلق بواحد من الحدين الكلين . فإني أسمى هذا: الشكل الثاني(١) .

### القواعد الحاصة بالشكل الثانى :

إ- إختلاف المقدمتين كيفاً ، أو بمنى أدق أن تمكون إحدى
 المقدمتين سالية .

٢ ـ أن تكون المقدمة الكبرى كلية .

أما أن تكون إحدى المقدمتين سالبة ، فذلك لإننا قلنا إن الحد الأوسط هنا محول فى كلنا المهدمتين، والحد الاوسط ينبغى أن يستغرق مرة على الاقسل في إحدى المقدمتين طبقاً لشروط الإستغراق، والقصية السالبة هى وحدهاالى تستغرق محولها ، فينبغنى إذن أن تكون إحدى المقدمتين سالبة . ثم الاحظ أن التيجة ستكون سالبة ، لأن احدى المقدمتين سالبة ، وعلى هذا تستغرق السالبة محولها . ومحول النيجة هو موضوع الكبرى، وهو مستغرق في التيجة . إذن ينبغى أن يكون مستغرقا في المقسدمة الكبرى ، والفضية التي تستغرق موضوعها هي السكلية السالبة أو الموجبة. اذن ينبغي أن تكون المقدمة الكبرى كلية .

#### طرق استنباط ضروب الشكل الثانى:

عدد أضرب هذا الشكل ١٦ ، ولكن ؛ فقط هي المنتجة وهي Gesare و Baroco و Camestres و Camestres

# مهج أرسطو:

أما مدأ هذا الشكل عند أرسلو فهو الديكتوم أيضا، وقسد أسماه المدرسيون بعد Dictum d: diverso أى المقدول بالإختلاف، وعبروا عنه بما يأتى: إننا إذا ما أثبتنا صفة لمرضوع أو نفيناها عنه: فإن كل شيء لا تثبته هذه العفة أو تنفيه، لا يمكون متضنا في هذا الثبي، (١) أو بمعني أدق كل ما يسلب هن المدني الدكلي، يسلب هن كل ما يسلب هن المدني المكلي، وحين حاول أرسطو تحقيق مشروعة هذا الشكل بلما ألل مسألة الرد: كل ما لا يكن رده الى ضرب، من ضروب الشكل الأول، لا يكون مشروعا اللهم الا معكس وضروبه أفيه يثبته بقياس الحلف، وهذا ما دعا أرسطو الى إعتبار هذا الشكل وضروبه أقيسة نافسة ، ولكن بالرغم من أنها نافسة فإنها أقيسة حقيقية وتحصل منها الشعبة يطريق ماشر.

ويلاحظ أيضا أن ردها الى أقيسة من الشكل الأول لا يغير في مضمونها .

Tricot, Traitè, p. 234 (1)

ثم إن عملية العكس ، وهى العملية التي تلجأ اليها فى رد تلك الأهيسة ، تحتفظ يطبيعة بالمقدمات .

على ابة حال كانت هذه هي الطريقة التجربيية الني لج أ إليها أرسطو لتحقيق •شروعية هذا الشكل .

### الضرب الأول:

لاشء من ب هو ا معنى s اى كل س هو ا كل س هو ا إعكس المقدمة الني . . لاشء من س هو ب قبلها عكما مستويا

ترد الى celarent فنعكس المقدمة السكبرى عكسا مستويا فنقول:

لا ثنيء من أ هو ب مذا قياس من الضرب الثاني 
كل س هو أ الشكل أول أي Celarent وهل 
كل س هو أ الشرب Cesare مذا يتمرو إنتاج الضرب 
حدا يتمرو إنتاج الضرب Cesare من س هو ب الشرب ا

## الضرب الثاني : هو Camestres

كل ب هو ا منى M - ضع لا شيء من س هو ا المقدمات الواحدة لا شيء من س هو ب مكان الاخرى

ترد ايمنا الى colarent فنمكس عكسا مستويا بسيطا فنقول :

لاشيء من ا هو س کل ب هو ا .٠. لاشيء من ب هو س المنرب الثالث: Festino

نعكس القدمة الكبرى عكسا مستويا أي نردها إلى Ferio فتكون.

لاشيء من ا هو ب بعض من هو ا ليس بعض من هو ب

الضرب الرابع: Baroco

کل ب هی ا لیس بعض س هی ا لیس بعض س ب

نلجاً إلى الرد بواسطة قبساس الحف . فأنى بنقيض النتيجسة وهو : كل س هو ب ونجعلها المقدمة الصغرى ، فيكون عندنا القيسساس الآتى مرتب الشكل الاول .

الضرب الأول: Barbara

کل به می ا کل س می ب . . کل س می آ

نلاحظ أن هذه النيجة تناقض المقدمة الصغرى في Baroco. ونلاحظ أيضاً أن النتيجة، ليس بعض س هو ب أثبتناها بعاريق غير مباشر، بواسطة كذب القيض.

# منهج لاشيلييه :

وضع لاشيليه مبدأ لذكل النانى ، يشبه مبدأ الشكل الأول : صفة تقضن صفة أو تسقطها, ولكن نلاحظ أننا هنا بصدد السلب، وهو سلب صفة عن صفة نحن فى الشكل الأول نثبت النالى المقدم . أما هنا فنسلبه. ومن هنا بأنى التمارض بين الشكاين .

أما عدد أضرب الشكل النانى عند لاشيابيه فهو يقبع أيضا تقسيمه الفضايا . وحل هذا سيكونعدد الضروب عشرة كا ذكرنا فيالشكل الأول. وليكن لاشيليه بالرغم من هذا ، لم يدرس سوى الضروب الأربعة الارسططاليسية واستنباطه يسير كما يأتى: إن الكبرى تعبر عن صفة تقضمن أو لا تقضمن صفة أخرى ، ثم إن لهده الكبرى نفس الدور الذي تقوم به فيالشكل الأول، همي كلية بالضرورة سواء كانت موجبة أو سالبة وإذا كانت موجبة ، كانت الصغرى سالبة ، وإذا كانت الصغرى أما أن تكون نفيا للقدمة الكبرى السالبة ، ونفي النفي إثبات ؛ والصغرى أما أن تكون كلية أو جزئية ، ولهم هذا سيكون لدينا أربع بحرعات عمكنة الإنتاج ، ولكن لاشيليه عاد في

بحثه عن القياس ، فعرض نظريته بشكل يقترب من نظرية أرسطو فقيال ﴿ إِنَّ أثبات صحة الضربين Baroco و Camestres إنما يتحقق بواسطة عكس النقيض المخالف للحكبرى الموجبة ، وأن نضع مكان الصغرى السالبة موجبة معدولة ( قضية ترتبط فيها أداة السلب لا بالرابطة ولكن بالمحمول ) وبهذا نرد : Celarent J Camestres

| لاثى. من لا ا هو ب   |                    | کل ب می ا              |  |
|----------------------|--------------------|------------------------|--|
| کل س هو لا ا         | فتكون هذه كما يأتى | لاشيء من س هي ا        |  |
| ً . لائنيء من س هو ب |                    | لا شيء من س هي ب       |  |
| Fe فشكون :           | ىل erio            | وكذلك نرد Baroco إ     |  |
| لاشيء من لا ا هو ب   |                    | کل ب ہو ا              |  |
| بمض <b>س مو لا ا</b> |                    | <b>لیس بعض س ع</b> و ا |  |
| ً ليس بعض س هو ب     |                    | ليس بعض س هو ب         |  |

و لكن ينبغي أن نلاحظ أنه مع ردنا للشكل Baroco إلى الشكل الأول بواسمة الرد الماشر ، إلا أنا قد عقدنا بواسطة تطبيق عكس النقيض الخالف المسألة تعقيداً شديداً ، ويتضح بهذا مهولة الطريقة الارسططاليسية .

| الطريقة الأراية : في هذه الطريقة ستقشر ضرباء كمنا لضروب الشكل الأول وهي |     |            |    |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|------------|----|--|--|
| AA                                                                      | ΔE  | A <i>I</i> | AO |  |  |
| E A                                                                     | EE  | ΕI         | EO |  |  |
| I A                                                                     | IE  | 11         | 10 |  |  |
| O A                                                                     | O.E | O.I        | 00 |  |  |

- (١) نسقط ما يأتى : OI ، OE ، OA ، IO ، IE ، IA ) 00 ، OI ، OE ( أى الصفين الاخيرين لاتنا اشترطنا كلية الكبرى ).
- (٢) فسقط AI ، EE ، AA ، لاشتراطنا اختلاف المقدمتين في
   الحكيف .
- (٣) يتبق لنا بعد ذلك الاضرب الأربعة الآنية : AE ، Ao ، EA ، EI

نلاحظ أن هذا الشكل لا ينتج إلا السوالب ، كلية أو جزئية ، ولذلك فهو أقل من الدكل الآول ، وبينها يستخدم الشكل الآول فى الفضايا العلمية لآن العلم لم يمكر إلاكليا ، فإن هذا الفكل يستخدم فى الجدل والمخاطبة والرد على الحصوم وقد عرف مناطقة العرب واليونان فوائد هذا الشكل وخاصة الجداية منها (١).

Tricot - Traité, p. 219 (1)

# الفصيل لثامن

## الشكل الثالث

عدد الشكل الثالث ـ كاذكر تا وضع الحد الاوسط فهو موضوع فى المقدمتين ومن الحد الاوسط وشيرا جدا ومن الحد الاوسط وشيرا جدا بالنصة لما صدق الحد الاوسط و شيرا جدا بالنصة لما صدق الحد الاوسط و الشكان الآخرين ؛ ولاوسطو وس فى هدا يقول فيه و إذا حملنا على حد بذاته معتبراً كلياً أحد الحدين الآخرين ، ولم نحمل عليه الثانى أو مع نظرتنا الله تلك النظرة الكلية ، إذا ما حملناه الحدين الآخرين أو لم نحملها ، إذا فعلنا هذا يكون لدينا قياس من الشكل الثالث يه وقد أحتبر هذا الشكل أيضا غيركامل ، وقد وضعت له شروط خاصة ، هى إبحاب الصغرى ، وجرئية الحدى المقدمين .

### شروط الشكل الثالث :

١ - لا بدأن تكون الصغرى موجة ، لإنها إذا كانت سالبة ، فر... الحنم أن تكون الكبرى موجة ، وفي الآن نفسه ينبغى أن تكون النتيجة سالبة والسالبة تستغرق محولها : وعمول النتيجة هو الحسد الأكبر ، فسيكون مستغرقا في النتيجة ، وغير مستغرق في المقدسة الكبرى . وهذا عنالف لشرط الإستغراق .

لا ـ أما أن تركمون النتيجة جزئية ، فذلك لأن المقدمة الصغرى في هذا
 الشكل موجة والموجة لا تستغرق محولها ، ومحولها هذا هو الحد الاصغر

موضوع فى النَّيْجة ، فينْه غى أن مكون غير مستغرق فيها . وهذا لا يتأتَّى إلا إذا كانت جزئية .

٣ ـ أما كلية إحدى المقدمتين. فذلك لأن الحد الأوسط موضوع في المقدمتين، وتبعا لقاعدة الإستغراق بذيني أن يكون الحسيد الاوسط مستغرقا في إحدى المقدمتين على الآذل، وهذا لا يتأتى إلا إذا كانت إحداهما كلية ، لأن الكلية هي التي تستغرق موضوعها. على أن هذه الشروط يمكن إثباتها في ضوء القواء المامة للقياس، والضروب المتجة في هذا الشكل هي.

Bocardo (5) Datisi (4) Disamis (3) Felapton (2) Darapti (1)

Zerison (6)

وقد طبق أرسطو أيضا هنا الله Dictum وأسهاه المدرسيون المقول على الكل بالمثال الكل بالمثال Dictum de exemplo أو المقول عسلي الكل بجزء المثال Dictum de exemplo de parti و ولخس المدرسيون مدا المبدأ فيما يأتى: وإذا ما احتوى حدان جزءاً مشتركا فيها ولها قد يتطابقان جزئيا ولكن إذا إحتوى حد منها جزءاً لم يحتوه الآخر، فإنها يتفقان جزئيا ي أما كيف توصل أرسطو إلى إنبات صحة هذه العنروب ، وإنما فعل ذلك بواسطة الرد الى الشكل الإلى الما الله Bocardo ، فإنه أثبته بقياس الحلف .

(١) أن زرد Darapti الى Darapti . ( p معناها اعكس بالعرض المقدمة الني
 قبلها ) عكسنا المقدمة الصغرى عكسا بالعرض فشكون : \_

کل ب می ا کل ب می ا کل ب می س Darapti بسش س می ب Darii ... بستش س می ا (١) نرد Felapon إلى Ferio ( p اعكس بالعرض المقدمة التي قبلها )

لاشى من ب هى ا كل ب هى س Felapton

. . ليس بعض *س هي*ا

سنعكس المقدمة الصغرى عكسا بالعرض فتكون:

لاشيء من ب هي ا

بمض س می ب Ferio . . . ایس مض س می آ

(٣) نرد Disamis إلى Darii إلى Darii عكس عكسا مسنو ما المقدمة التي قبلها .

(٣) رد Ibsams إلى Dari إلى Dari عالم علما مستويا المقدمة التي قبلها .
 منع المقدمات الواحدة مكان الآخرى ) :

بعض ب هی ا Darii بعض ا هی ب کل ب هی س Disamis بعض ا هی س بعض س هی ا

سفنتل المقدمات الواحدة مكان الآخرى ونعكس الكبرى عكسا مستويا ونعكس النقيجة عكسا مستويا .

(١) زد Datisi إلى Datisi

کل ب می ا

Dattsi من س می ا

ر بعض س می آ

سنعكس الصغرى عكسا مستويا : ـ

کل ب می ا بسف س می ب مسف س می آ

زد Ferison ال

لاثی من ب هو ا

من ب هو س Ferison من ب هو ا

سنعكس الصغرى عكسا مستوبا فيكون الفياس كايلي

لاشیء من ب می ا بست س هو ب بست س هو ب ایس بست س هو آ

(1) ic Bocardo إلى Barbara

ايس بعض ب هو ا بعض س هو ب ايس بعض س هو ا

هذه النَّيجة صحيحة يمكن امتحانهـــا بقياس خلف يؤدى إلى نقيض

الكبرى . نأتى أولا بنقيض النيجة فيكون كل س هو ا ثم نضع القياس في شكل Barbara فيكون

کل س هو ا کل ب هو س کل ب هو س ``کل ب هو ا

تلك هى الطريقة التجريبية التي لجأ اليها أرسطو فى مراجعة إنـــــــاج هذه الاضرب.

أما لاشيلييه فقد أقام هذا الشكل على أسس تختلف تماماً عن الاسس التي قام عليها الشكلان الأولان .

إن الشكاين الأولين يقومان على فكرة الإنتاج بالضرورة إنتاجا كليا في غالب الآحيان ، أما في هذا الشكل ، فالإنتاج عرضي وتجربي ، لا نصل فيه إلى الواجب ، بل إلى الممكن ، ومبدأ هذا الشكل عند لا تشيليه : هو أننا إذا ما أثبتنا صفة الوضوع أو نفيناها عنه ، ويمكون لهذا الموضوع صفة أخرى ، فإن الصفحة الأولى تثبت لثانية أو تنني عنها بالمرض وجزئيا وهذا المبدأ ينطق على عمليات الممكل المبدأ ينطق على عمليات الممكل للقضايا الموجبة المكبري والصغرى ، لأن هذه العمليات ترد بالتوالى إلى أضرب من Datisi و Darapti

أما من طريقة إستنباط الاضرب المشروعة عند لاشبليه ، فإنها أيضا تتحقق في ضوء نظريته عن القضايا ، فإن بحوعة الإرتباطات عنده من جهة الكم سبعة ، ولما كانت الدكرى إما موجة وإما سالبة فسيكون عدد أضرب الشكل الثالث عن طرية الردرد المختلفة ، وإذا ما طبقنا كثيراً من

قواحد الفياس العامة المدرسية الى طبقها لاشيليبه ، لم يبق كنا سوى سنة ضروب هي الأضرب المعروفة .

أما كيفية إستنباط هذه الأخرب فقد لجأ الاشيلييه إلى القاعدة الآتية : إن المفدمة الكبرى هنا تكون[ما OIEA بينها الصغرى لا تكون إلا A أو I وهل هذا سيكون لدينا الاضرب :

> A E I O A E A A A A I I

> > أما الطريقة الاولية فهى :

(٢) ونسقط الضربين ١١ · ٥١ - طفا الفاعدة: لا إنتاج عن جزئيتين
 وبذلك سنة إذا الآخرب السنة الآنة:

AA, EA, IA, OA, EI, AI

# *الفصل أنتاسع* الشكل الرابع

لم يعترف أرسطو إلا بثلاثة أشكان ، كما قلنا ، أما الشكل الرابغ فلم يتكلم فيه وإن كان يوجد فى منطقه ما يسمح لنا باستخراج هذه الإضرب عنه ، أما أول من تكلم في هذا الشكل فهو ثميو فراسطس ، ثم وضعه جالينوس فى صسورته الكاملة ولم يقبله رجال العصور الوسطى مدة طويلة من الزمن حق قبله حديثا مناطقة بورت روبال وليبتز وودنجنتن . أما المناطقة المعاصرون فرفضره رفضا باتا (١) ، وسنعرض لآرائهم فيا بعد . أما عن تمكون هذا الشكل ، فقد قلنا إنه عكس الشكل الآول فى وضع الحد الأوسط ، فهو عمول فى المكبرى ، موضوع فى الصغرى ، أما شروط إنتاجه فهى :

- (أ) إذا كانت المقدمة الكرى موجة ، فالصغرى كلية ، ذلك أن الحد الأوسط في هذا الشكل محول الكرى ، وموضوع الصغرى ، والحد الأوسط ينبغى أن يكون ستغرق في الكرى لانه محول فيها ، وهي موجة . والموجة لا تستغرق محمولها ، فينبغي أن تكون الصغرى كلية ، حتى يستغرق فيها ، لائه موضوع فيها ، والكلية هي التي تستغرق موضوعها .
- (ب) إذا كانت الصغرى موجة ، فالنتيجة جزئية ، ذلك أن موضوع النتيجة ،
   وهو محول المقدمة الصغرى ، غير مستغرق في هذه المقدمة . فينبغى ألا يستغرق في النتيجة ، ولا يتم هذا إذا كانت النتيجة جزئية .

lbid, p.p. 222-225 (1)

(ج) إذا كانت إحدى المقدمتين سالبة ، فالكبرى كلية . والسبب في هذا أنه إذا كانت احدى المقدمتين سالبة، فالنتيجة سالبة، والسالبة تستغرق عمولها ومحول النتيجة هو موضوع الكبرى ولا يتأتى هذا إلا إذا كانت الكبرى كلية ، و بتطبيق هذه القواعد على الاضرب السنة عشر سيتيق منها خسة :

EIJIAJEAJĀEJAA

## أضرب الشكل الرابع:

هناك وجهنان في بحث هذه الاضرب:

٢ - ووجهة ترى أن هذه الاضرب مستقلة بذاتها ، وغــــير متصلة بالشكل
 الارل ، إلا من حيت ردها اليه ، كرد بقية الاشكال الى هذا الشكل.

أما الوجهة الأولى فتستمد الضربين Fapesmo و Frisesmorum من الصنوب Ferio وتفصيل ذلك : \_

قد يكون لدينا قياس غير منتج ، مكون من كلية موجة وكلية سالة .

کل ب ھی ا ولائش، من س ھو ب

حينتذ ولكى لصل الى نتيجة ، لضع المقدمات الواحدة مكان الاخــــــرى . وتعكس الإثنين عكسا مستويا ، فيكون لدينا ما يأتى :

## لا شيء من ب هو س بعض ا هو س .٠. ليس بعض ا هو س

هذا قياس مر Ferio و الكن يلاخط في أن الكبرى عكست بالمرض وأن الصغرى عكست أيضا: وأتنا وضعنا الكبرى مكان الصغرى وعلى هذا يمكن أن نسمى هذا ضربا مباشراً للضرب Ferio وأن يطلق عليم Fapesmo أما الحصول على الضرب الآخر Frisesomorum فإنه تحدث فيه العملة الساغة.

المقدمات التي لا تنتج :

بعض ب هو ا لا نصل إلى نتيجة إطلاقا لا شيء من س هو ب

تمكس هذه القضايا وتضع المقدمات الواحدة .كمان الآخرى فيكون لدينـــا القياس الآني :

> لا ثیء من ب هو ش بعض ا هو ب نیس بعض ا هو س

٧ ـ اذا كان لدينا نقيجة قياس كلية أو جزئية موجبة فيمكن أن تحصل على
 نقيجة ثانية ، نعكس نقيجة الاولى ، فنحصل على ثلاثة أضرب جديدة هى :

Baralipton, Celantes, Dapitis.

ا ـ ارتباط Barabara هو ضرب من Baralipton صورته كالآني :

كل ب هي ا

كل س هي ب نمكس النتيجة بالمرمن فنصل إلى :

` كل س هي ا

کل ب هی ا کل س هی ب ب بیض ا هی س

ب \_ المتناط Celantes هي قياس من الضرب Celarent

**لاشيء من ب هي ا** 

کل س هی ب کل شوره من س هرا

سنعكس النتيجة عكسا بسيطا فيكون

لاشيء من ب هي ا كل س هي ب لاشيء من ا هي س

ج ـ استنباط Dabitis من الضرب Darii

نعكس النتيجة عكسا بسيطا فتكون

کل ب می ا بعض س می ب

. . بمض س هي ا

کل ب هی ا بیش س هی پ بیش ا هی س تلك طريقة آلية بحتة فيارتساط هذه الاضرب الاحظمنا أن الحد الاوسط، موضوع الكبرى: محمول الصغرى و وللاحظ أننا بعد أن عكسنا التيجة أصبح الحد الاكر موضوعا ، والحد الاصغر محمولا بينا نحن إشترطنا في بنية القيماس أن يكون موضوع التتبجة هو الحد الاصغر ومحولها هو الحد الاكبر على أن نلك الطريقة التي ذكر ناها منذ قليل في استباط هذا الشكل ، غير مباشرة ، وغمسير واضحة ، أما الطريقة المادية في استخراج حدود هذا الشكل باعتبار أنه شمكل مستغل ، في تستبط بالطريقة الآية :

## (١) Bamalip وهي الضرب الأول:

| كل ناطق إفسان    | A |
|------------------|---|
| كل إنسان حيوان   | A |
| بعض الحيوان ناطق | 1 |

وقد وصلنا إلى هذه النتيجة بواسطة إستقراءكامل.

## (٢) الضرب الثاني Calemes

| كل حيوان متحرك                    | A |            |
|-----------------------------------|---|------------|
| لا واحد من المتحركين بخالد        | E |            |
| لا واحد من الحالدين محيوان<br>    | E |            |
| لامتملم بجماعل لقوانين بلاده      | E | Fesapo (r) |
| کل جاهل بقوانین بلاده یخطی. دائما | A |            |
| لد يعض الذين خطئون داعًا عتملين   | _ |            |

وصلنا إلى هذا بواسطة استقراء كامل لا واحد من المجانين بمسئول كل مسئول يحاكم

ليس بعض الذين يحاكمون بمجانين

Dimatis (1)

بعض العقائد الهائية موضوعة كل موضوع يتناوله التغيير

. . بعض مايتناوله التغيير حفائد بهائية

بدعش الفنون مفيدة كل مفيد واجب تعله بعض الواجب تعلة فن

Ferison t(\*)

لا واحد من الحيوان بمعدن بعض المادن حديد ليس بعض الحديد عيوان

نلك هى الاضرب المختلف الشكل الرابع ، وقد نسبا إبر رشد لحالينوس ، إلا أنها وجدت قبله ـ كما سبق أرف ذكرنا ـ عند ثيوفر اسطس ، ولم تحظ هذه الاشكال بعناية كيرة في العصور الوسطى الاولى مسيحيسة كانت أو اسلاميسة ، ولكنها مجمئت بعد ذلك هند عدد من المناطقة ، فأنى المناخرون من المسلمين وأضافو البها ضروبا ثلاثة ، يقسسول الملوى في

الاختلاف فيها ، أما في الضرب السادس فلصدق نتيجة قو انا ليس بعض الحيوان بإنسان وكل فرس حيوان . وكدبها إذا قلنا في الكبرى : وكل ناطق حيوان :

وأما في السابع ، فلصدق نتيجة قولنا : كل إنسان ناطق ، وبعض الفرس ليس بانسان . وكذبها إذا قلنا في الكبرى ، وبعض العيوان ليس بانسان .

وأما فى النامن فلصدق نتيجة قولنا : لائىء من الإنسان بفرس ، وبعض الناطق إنسان . وكذبها إذا قلنا فى الكبرى\_ وبعض الحيوان إنسان .

ورد الملوى على هذا ، بأن الإختلاف فى هــــذه الضروب إنما يتم إذا كان القياس مركبا من المقدمات البسيطة ، فسكأننا نشترط فى إنتاجها أن تمكونالسالبة المستمملة ، فيها إحدى الحناصين فلا ننتنى من تلك القوط (١)

خرج الشراح الاسلاميون المتأخرون عن شروط انتاج الشكل الرابع فن المدروف عن هذا الشكل أنه لاتجتم الحسنان فيه إلا في الضرب الحامس، ففيه تجتمع، فتكون الصغرى موجبة جزئية ، والكرى سالبة كلية .

> بعض الحيوان انسان ولا شيء من الجاد بحيوان ليس بعض الإنسان بجاد

لا نحب أن نتوسع في شرح هــــذه الضروب، كما أننا لا نستطيع أن فبين المصدر الذي استمد منه الإسلاميون هذه الضروب، لاننا لا نتجدها في التراث

<sup>(</sup>۱) شرح الملوى على السلم مر ۱۲۸ – ۱۲۹ .

اليونانى الذى بين أيدينا. فن أين استمدوها اذن؟ يبدو أنالمسلمين قاموا بعمليات تجربيية فى انتاج هذا الشكل، كتنك العمليات النى استخرج بها أرسطو ضروب الإشكال الاخرى، فتنجت دفره الاضرب الثلاثة .

على أتنا بجب أن نلفت الانظار إلى أن مسألة الشكل الرابع نفسها قد أميرت في العصور الحديثة: هل له وجود مستقل ا أم أنه أضرب ترد بطريق غير مباشر الم ضروب الشكل الاول كما فانا ؟ اذا نظر نا الى الاشكال \_ باعتبار وضع الحد الاوسط \_ لتبين لنا أن هنساك شكلا رابعا ، مستقلا بذاته ولكن اذا نظر نا للاشكال نظرة تستند حل طبعة البرهنة الإستنباطية الداخلية لتبين لنا أنه ليس ثمة بجال لهذا الشكل بين الاشكال الاخرى \_ ومن ناحية ثانية إذا نظر ناللاشكال نظرة ما صدقية ، فسنصل أيضا الى هذا الشكل ، ولكن إذا نظر نا اليها نظرة مفهومية ، فلن نصل إليه اطلاقا و مع أن أرسطوا أقام القيساس على أساس مفهومية ، فإنه حتى إقامت له على تنك الفيكرة ، لم يصل إلى الفكل الرابع. وأول ، نا ماجم هذا الشكل هجوما عنيفا هو الفيلسوف زا بارلا Zabarella ، فقال : انه ايس ثمة شكل يقوم و بلى مخالفة الطبع ، وهي حجة نراها عند مفكرى الإسلام الاورائل في مهاجمتهم لهذا الشكل ، ثم وجه زابارلا نقدا آخر لهذا الشكل .

إن النياس يقوم على مبدأ الـ Dictum والـ Dictum لا ينطبق بحسال على هذا الشكل . ثم وجه نقداً أخيراً له هو أنه يستند على نظرة عرضية فى وضع الحد الأوسط ، وجذا يخالف طبيعة البرهنة ، التي تقوم على مبدأ عقلى لا على مبدأ لغوى .

ثم أنى لا شيلييه فى العصور الحديثة ، وهاجم هذا الشكل هجوما عنيفًا اذ أن فيه مخالفة أيضا لطبيعة البرهان ، وكل ضروبه يمكن أن نصل اليها من ضروب الشكل الأول بواسطة عكس المقسمات، أو تغيير أوضاعها .. الخ . نم نرى محاولة رفض هذا الشكل عند جوبلو نفسه . فقد هاجمه أيضاهجوما عنيفا ، وأورد أيضا مخالفته لطبيمة البرهان الحقيقية (1) .

شم هاجمه أيضا جماعة مر.. مناطقة الإنجليز المعاصرين، ولكته ظل مع ذلك يبحث ف كتب المنطق، كتراث علمي وضعه جالينوس ، فيما يقول ابن رشد .

Doblot - Traité, p. 108. (1)

## الغصيش لالعاثير

## ملاحظات عامة عن خصائص أشكال القياس

لكل شكل من أشكال القياس خصائص معينة ، تميزه عن الآخر ، وأن كانت الآفيسة نفسها تكون مذهبا فاسفها متناسقا . أما عرب الشكل الآول سه وهو أميز صورة القياس الارسططاليسي . فإنه ينتج قضيسا با من جميع الآنواع كلية موجبة ، وكلية سالبة ، جزئية موجبة ، وجزئية حالبة . وفي هذا الشكل وحده نصل إلى القضية الكلية الموجبة كتيمة . وهذا ما يجمل لهذا الشكل قيمة هامة في مجال البحث الفلسني . بل إن النام الاستباطى وموضوعه إقامة المسلم الكلى ، إنامة قضابا كلية موجبة ، إنما يستخدم دانما تلك الصورة المهامة القياس :

وثمة ملاحظة أخرى عن هذا الشكل: هو أنه الوحيد الذي نجد فيه ميوضوع النتيجة موضوط في المقدمة الصغرى ، ومحولها محولا في المقدمة الكبرى ، بينها محول النتيجة في الشكل الثالث موضوع النتيجة ، محولا في الصغرى ، أما الشكل الرابع فالمسألة ممكوسة ، موضوع النتيجة محول في المقدمة الصغرى ، ومخولها موضوع في المقدمة الكبرى، ومخولها موضوع في المقدمة الكبرى، ومخولها موضوع في المقدمة الكبرى، حال إن ما نحب أن نخلص إليه ، هو أن البرهنة التي توضع في صورة الشكل إل ما نحب أن نخلص إليه ، هو أن البرهنة التي توضع في صورة الشكل الإل ، المحالية عنه .

أما عن الشكل الثانى فإن القضايا السالبة مى وحدما الني تستشيم، ولهذا هرف هذا الشكل بالشكل السالب، هو الشكل الذى يستبعد ويحسسذف، ولذلك فانه استخدم في المسائل الجدلية، في انكار أقوال الحصوم، إنه لا يعطى شيئا موجبا على الاطلاق.

أما هن الشكل النالث فهو لا يقدم لنا سوى الجزئيات، وهو يستخدم إذا ما حاولنا أن نبين فساد قضية كلية ، وذلك بأن نستخرج بقياس ، قضية جزئية، تفسد عمومية القطعية الكلية ، وهو أيضا يستخدم في الجدل .

أما هن الفكل الرابع فانه نادراً ما يستخدم ، إنه مناف الطبع وإن وضعه نفسه ، إنها يدل الأشكال ، وقد نفسه ، إنها يدل الأشكال ، وقد عاول لامير في كتابه Neues Organum أن يبن الفوائد المختلفة للاشمسكال النباسية فكانت كالآتى :

« الشكل الأول إبا يوضع لاكتشاف خصائص الاشياء و البرهنة عليها و البرهنة عليها و التاني فهو لاكتشاف مميزات الاشياء ، مايميز الشيء بعضه عن بعض ، والبرهنة على الشواهد الجزئية أو الاشياء الشاذة التي تقدح في عومية الحكم الكلى . أما الشكل الرابع ، فهو لاكتشاف الانواع المختلفة لجنس من الاجناس ، أو لاستبصاد أنواع من جنس لاندرج قته ، .

## الفصلاكحادى عشر د الانه زايدانه

## رد الاقيسة الحملية

رأينا من خلال بحثنا لقياس الحلى ، أن الشكل الآول هو أكل الآشكال بل لقد حاول أرسطو أن يستخرج إنتاج الاشكال الاخرى ، أن يثبت مشروعيتها ، بردها إلى أقيمة من الشكل الاول .

ومن هنا نشأت مشكلة الرد ، وكانت لها أهمية كلاسيكية قدية ، اذ أنها تبين انا مشروعية البرهنة الفياسية فى أشكال لا تظهر فيها هذه البرهنة بوصوح على أن كلمة الرد تعنى الآن معنى أوسع بكثير من معنى رد تلك الاقيسة غير الكاملة من الاشكال الثانى والثالث والرابع الى الشكل الاول فضمل الرد الآن ، رد أى قياس من أى شكل ال أى شكل آخر .

ولما كان أساس التفرقة بين الاشكال انما يقوم على وضع الحمد الاوسط كان لا بد لنا من أن نلجاً إلى تغيير في وضعه في الافيسة التي تريد ردما . وقسد رأينا شيئا من هذه العمليات وتطبيقاتها في تمنايا عمليات القياس . وقد سهل لنما عملية الرد تلك السكليات اللاتيفية التي ذكرتما ، والتي نحاول أن نشرحها الآن شرحا وافيا .

## دلالة الكلات اللا تبنية:

تشكون منه السكلات اللاتينية من نوعين من الحسسروف : متحركه وساكة ، أما المتحركة فتعبر عن نوع المقسسدمات والتتيجة من تاحية السكم والكيف، أما الحروف الساكة فهى تعبر عن عمليات الرد المختلفة وذلك على الوجه الآتى :ـ

الحروف الى تأتى في أول الكلبات F:D:C:B في الاضمصرب غير الكاملة إنما تعنى رد تلك الاضرب إلى أضرب تبدأ بالحروف الساكن نفسه التي تبدأ به الاضرب الكاملة. شمسلا Celarent ترد إلى Ferio و Perison ترد إلى Feri

المنافق في وسط السكلمة ، فإنها تدل على أن عملية رد الفضية السابقة ، إنما تكون مكسا بسيطا ، فإذا رددنا Camestres إلى Celarent للكرسالصغرى عكسا بسيطا .

و في آخر الدكامات تشير الى أن نتيجة الفياس الجديد بجب أن تعكس مكس مكسا بسيطا لمكي تحسل على النتيجة المطاوبة وهذا يظهر في رد Comestres و الآخيرة لا تقاول عمليتها نتيجة وComestres بل نتيجة الضرب التي ترداليه وهو Colarent

و رسط الكلمة تدل على أن القضية التي قبلها تمكن عكسا بالمرض تعطى
 مثلا لذلك رد: Darapti إلى Darin مثلا:

| سخس س مي ب  |           | ن ب | س م | بمض | ٠. |
|-------------|-----------|-----|-----|-----|----|
| يعض من هي م |           | س   | می  | ٢   | کل |
| کل م هی ب   | تعكس إلى. | ب   | می  | ٢   | كل |

و في نهاية الكلمة تشير إلى أن النتيجة التي تحصل عليها بالرد تعكس حكسا
 المرض Barrbara تعكس إلى Barbara

P الأخيرة لاتختص بالنتيجة I في الضرب نفسه ، إنما تختص بـ A في مثال . Barbara

کل ب هی م ترد إل: کل م هی س کل م هی س کل م هی س نی بستن س هی ب

> فإذا عكست النتيجة تـكون : بن بعض س هي ب شير إلى أنه ينـغي وضع المقدمين الواحدة مكان الاخرى .

تغير الى أن عملية الرد ستكرن بطريق غير مبسائير ، بقياس أو بمنيادق بعرمان الحلف ثلا ، وق هذه الحالة ترمز ى الى حذف المقدمة السابقة لهيسا . والمقدمة الآخرى ترتبط مع نقيض التقيعة فى قياس ، وقد أبدل بعض المناطقة الحرف c بالحرف K حتى لا يختلط هذا الحرف مع ى الوارد فى أول الضرب . وذهب بعض المناطقة الآخرين الى أن للحرف ح X معنى آخريس ، ولذلك من الاصفر القاد ع كا هي .

والآن ناحص عمليات الرد المستخلصة من معان الرموز الــالغة .

## عمليات الرد

تنقسم حذهالعمليات الى قسمين : عمليات الرد المباشرو عمليات الرد غير المباشر . الرد المباشر :

النوع الاول (١) الرد بواسطة العكس المستوى ويتدرج تحته ثلاثة أصناف. 1\_ الرد بواسطة العكس المستوى العكبري، فقط أوالمصغرى وحدما أوللا تدين معا. ب \_ الرد براسطة العكس الناقص الصغرى .

جـ الرد بواسطة العكس المستوى السكبرى والعكس المستوى النافص الصغرى .
 الوع الآول .

(١): يردخمة أضرب.

| الشكل الرابع  | الشكل الثالث |             | انی          | الشكل ال    |
|---------------|--------------|-------------|--------------|-------------|
| Fresisom<br>E | Ferison<br>E | Datisi<br>A | Festino<br>E | Cesare<br>E |
| I             | I            | I           | I            | <b>A</b>    |
| ō             | 0            | 1           | I            | Ē           |

تمكن الكبرى عكما مستويا . تمكن الصغرى عكما مستويا تمكن الإثنين عكس مستويا .

(ب) و د ضربان من الشكل الثالث .

Felapton Drapti

( - ) يرد ضرب واحد من الشكل الرابع .

#### Fesape

### النوع الثانى :

الرد عن طريق وضع المقدمتين الواحدة مكان الآخرى ، وعكس النَّمِجة عكسا مستوما :

## ثلاث أضرب من الشكل الرابع:

| Dibatis | Fapesmo | Baraliptor |
|---------|---------|------------|
| I       | A       | A          |
| A       | _E_     |            |
| 1       | 0       | 1          |
|         |         |            |

#### Camestres

وضرب من الشكل الثانى : 🖈

· E وفية نصكس الصغرى

وضرب من الشكل الثالث ب

### Disamis I

A --- وفيه نمكسالكبرى . A

## التوع الثالث :

 (۲) الرد بنتض الحسول ٤ وذلك بسكس التبيض المنالف فبعض ونفض الحسول فيعن الآخر ٠

| Bocardo | Baroco |
|---------|--------|
| 0       | A      |
| A       | _ 0    |
| 0       | 0      |

هذا من ب من الشكل الثالث

هذا ضرب من النكل الناك

## الردغير المباشر

قد لا تنتج عمليات الرد غير المباشر دائما، فلجاً إلى طريقة الرد غير المباشر ونتين تلك الطريقة بوضوح في ضروب تشكون مثلا من مقدمتين : مقدمة جزئية موجبة ومقدمة كلية موجبة هل أن تمكن الكلية المرجبة صغرى Disamis وإذا ما حارانا تعلمين الرد المباشر عليه ، وذلك بأن تمكس الصغرى ، فإن عملية الإنتاج تمكون مقيمة ، إذ لا إنتاج عن جزئيتين ، هنا نلجاً إلى طريقة الرد غير المباشر ، وقد تعرف المناطقة - كا قلنا - على أن يستخدم في هدده الحالة برهان المجلف وبرهان الحلف وستخدم في إنبات عدم صحصة نقيض النتيجة ، وإن ثبت عدم صحة نقيض النتيجة ، وإن ولضنع أشلة رمزية على ذلك ، فالضرب ٨٥٥ من الشكل الثاني يوضع في الصور الآية :

إذا لم تكر الثيجة صحيحة فإن تقيضها . وهو كل س هو ب . مكون صحيحا ، إذا تكون المقدمات كلها مع نقيض التيجة صحيحة على هذا الشكل .

کل ب من م یمش س من م کل س می ب

وهى كلبا صحيحة ونضع القياس مكوناً من هذه القضايا ، وثالثها من الكبرى الإصلية ، ونقيص النتيجة :

> کل ب می م کل شمی ب ککل شمی ب

عندنا الآن نقيجان نقيجة من القياص الآول ، ونقيجة من القياس الثانى ، الآول ليس بعض سهى ب والثانية كلى س هى ت وكذا القيجةين صحيحان : الآول ليس بعض سهى ب والثانية كلى س هى ت وكذا القيجةين صحيحان : وجملناها صغرى في قياس جديد ، فتجت لنا قضية هى نقيض الصغرى . ولكن ها متنافضان ، فإذا كانت الأولى صحيحة ، وقد افقرضناها كذلك ، كانت الثانية كاذبة ، ومن هنا أنهنا صحة النقيجة الأولى بطريق غير ماشر ؛ ولتبرير مشروعية الرد غير المباشر في المثال السابق الذكر ، نقول Baroeo ، وهو مكون من كلية موجبة ، وجزئية سالبة ونلاحظ أن الكلية الموجبة لا يمكن أن نعكس عكسا معتويا بسيطا ، لأن العدق يختف اذ ذاك ، وإنما تصكس بالعرض ، فيكون عكس الكلية الموجبة ، أما الجزئية السابة فلا تعكس بالعرض ، فيكون عكس الكلية الموجبة ، كانت لدينا قضيتان جزئيتان ولا انتاج عن جزئيتين فيكون عكس الكلية الموجبة ، كانت لدينا قضيتان جزئيتان ولا انتاج عن جزئيتين فيلجوا إلى طريقة الرد غير المباشر .

كذلك الحال في Bocard ، غير أن غة إختلافا بين الضرب وسابقه ، في أن غة إختلافا بين الضرب وسابقه ، في أننا جعلنا نقيض النقيجة في Baroco مقدمة كبرى ، ونحتفظ بالمقدمة الصغرى منا في Bocardo ، في الضربين إلى المقدمة التي تسقط في عملية الرد غير المباشر في هذين الضربين .

ولكن مل يمكن ود Baroco و Bocardo وداً مبائراً بواسطة المكس ومكس القيض . يقول كيز بامكان ودهذين الضربين وداً مبائراً بواسطة المكس وعكس القيض واكن لا إلى Barbara وإنما إلى Ferio فنلا :

> کل ب هی م لیس بعض س م لیس بعض س مو ب

ترد إلى Ferio وذلك بأن تقض محول الكبرى ثم نسكسها (عملية التقيض المخالف ). أما الصغرى فنقوم فيها بعملية نقض المحمول، فيكون القياس على الشكل الآتى :

وقد أبدل بعض المناطقة لحذا السبب اسم Baroco إلى اسم Paksoko سئى تتحد الكلمة مع Ferio في أول الحرف الساكن ، والحرف تد يشير إلى نقض المحمول و 12 إلى تقض المحمول ثم العكس ، أى حكس التقيض المخالف وقد اقترح Whately كلمة Fakoro ، ولكنها كلة غير دقيقة ، إذ أنها أحملت

تقض محمول الصغرى ، ذلك لآن الحرف R عنده لايدل على أى معنى على أية حال تمكن بعض المناطقة من ود Baroco إلى ضرب مر الشكل الآول ، كا ذهب المنطق أوبرفج Uberwig إلى أنه من الممكن ود Camestres (الكافرة ومن ثم ترد إلى أى ضرب من ضروب الشكل الاول .

أما Booardo فترة الى Darii . تقوم بعكس النقيض المخالف السكبرى : ثم نضع المقدمات الواحدة مكان الاخرى :

| کلم هو س                   |        | کیس بعضم هی پ      |
|----------------------------|--------|--------------------|
| بمض غير ب هو م             | تردإلى | کل م هی س          |
| . غیر ب هو س<br>غیر ب هو س |        | ً . ليس بعض س هو ب |

وهذه النّيجة الاخيرة ليست النتيجة الاصلية ، ولكن هذه النّيجة يكن الحصول عليها بواسطة العكس ، ثم نقض المحمول. وقد أبدل بعض المناطقة لفظ Dokamosk بلغظ Dokamosk . وقد فضلها أيضاكينز هن لفظ Dokamosk .

بسندا يتبين لنا أنه من الممكن رد بعض الاضرب من الاشكال المختلة الى أنه من الممكن رد ويرى كينز أنه مرس الممكن رد كل الاحرب الحتلة الله عن أضرب الشكل الاول ، ويقرر أن هذا يتبين بوضوح ، اذا ما تمكما من أثبات رد أضرب الشكل الاول بسعنها الى سعن .

 الطريقة يرد Celarent إلى Barbara وبنفس الطريقة يرد Darii إلى Darii إلى Darii إلى Darii إلى Darii و Darii يردان كل منها إلى الآخر، وذلك و Darii إلى Darii كذلك Barbara و Darii يردان كل منها إلى الآخر، وذلك بواسطة الرد غير المباشر.

والتيجة الى نستخلصها من هذا ، أن أخرب الشكل الأول ترد بعضها إلى بعض ، كما أنه من الممكن أن يرد أى ضرب من ضروب الشكل الشسانى والثالث والرابع إلى أى ضرب آخر من ضروب "شكل الأول ، بدون أن يمكون ثمة داع لأن تحصر العمليات في الأصرب المنشابة في أول الحروف الساكنة ·

وكان أكبر نقد وجه إلى تلك الحروف اللانينية أنها تدل عسملى عمليات ميكانيكية بحنة ، لانمت إلى طبيعة البرهنة النياسية الحقيقية بوشائهم باطنية إن العملية العقلية ـ عملية الردود ـ وإقامتها كذهب كامل متناسق الإجزاء لا ينبغى أن تقام على ألفاظ .

قيت مسألة واحدة : هي هل الود عملية جوه ية في نظرية القياس ان الغاية من هذه النظرية أن النتيجة هي استدلال صحيح من المقدمات ، ان صدق أي قياس من الشكل الأول انحا يسبر ويحتبر بوساطة اله Dictum ، ولكن المولال انحا يسبر ويحتبر بوساطة اله Dictum ، ولكن Dictum لا ينطبق مباشرة على أقيسة من أي شكل آخسر ، اذاً لا بد من وجود مقياس تعرف به لاوم النتيجة عن المقدمات ، وكان هذا المقياس هو الرد للالك يقول Whately ، لما كان كل استنباط أنما يقوم على الديكتوم فإن كل حجة \_ بنبغي بأي شكل كان \_ أن توضع في الضروب الارسة الشكل الأول ، وفي هذه الحالة يقال القياس أنه رد ، وكذلك ذهب الاستاذ فاول Fawler في احتباء كانون تستند عليه كان التوالة والرابعة ولدلك فليس لنا أي دليل شبت أن أضرب تلك

الإشكال صادفة ، إن كل ما يلحظه الانسان في تلك الاشكال هو أنها لاتخالف الفواعد القياسية ، ولكن إذا تمكنا من ردهم ، أيأن نصورهم في صورة الشكل الاول ، أي نثبت أنها أوضاع محتلفة الضروب الشكل الاول ، أي نثبت أن التائج التي حصلنا عليها جهذه الاشكال إنما نحصل عليها عينها ، وهل ما يثبت صدقها بواسطة الشكل الاول ، إذا ما فعلنا هذا كانت هذه الاقيسة صادفة .

أما الذين أنكروا علية الرد بين المحدثين فهم طاقفتان : طاقفة على وأسها أدبر فج Ubewreg وقد ذهبت إلى أن علية الرد غير ضرورية إنها تقوم على أدبر فج Ubewreg وقد ذهبت إلى أن علية الرد غير ضرورية إنها تقوم على فكرة أن مقالة القول على الكل وعلى الاثنىء هي أساس البرهنة القياسية وأن هذه لا تتحقق في صورتها الكاملة إلا في الشكل الاول ، ومن ثمة كان لابد من رد جميع الاشكال الشكل الاول . ولكن هناك من المناطقة من أنكر استنادالشكاين الثاني والثالث على فكرة المقول على الكل، وذهب إلى أن لكل شكل مبدأه المحافظة الصادقة واستقلاله المدين . بل إن لكل قياس في أي ضرب جزئي صورته الحاصة المصادقة وكون لبديهيات القياس ومسلماته فالدة كبرى كنصيات أو كاحكام عامة للعملية يكون لبديهيات القياس ومسلمات فالدي قياس معين (١) .

العريق الثانى : وعلى وأسه طوسون فى كتابة Laws of Thought وقد ذهب إلى أن عملية الرد عملية غير طبعية ، إنها تتضمن إحسالال حمل غير طبيعى مكان حل طبيعى وفي هساذا تنكب عمليات العقل القياسية . إن

Keynes - Formal Logic, 323 (1)

الشكلين الثانى والثالث فوائدهما الحاصة . وبعض الاستنباطات يمكن تخريحها في صورة الشكل الأول . في صورة الشكل الأول . ويعطى طومسون أمثلة متعددة لإثبات هــــذا . أما هاملتون فقد ذهب الى أنه لايوجد تباين بهن الاشكال الثانية والثالثة والرابعة والشكل الاول .

وقد ادى هذا فى رأيه الى وفض فكرة الرد، رد نلك الاشكال إلى الشكل الاول ولمكته فى الوقت عينه ، أعتبر الاشكال تفسيرات عرضية الشكل الاول وتعبسيرات ملتوية عن عملية حقلية مركبة . ولكنه لم يوافق اجالا على عملية الرد، وإلى مثل هذا الموقف ذهب كانت (۱) .

Thomsen-Laws of Thonght, p. 172 (1)

# الفصلالثاني عشر

## القياس الشرطى

تختلف الآقيسة الشرطية عن الآفيسة الحلية في أن الحلية تثبت أو تنني بدون أن يعلق هذا على شرط معين مندرج في إحدى المقدمات. والحدود الثلاثة فيها تثبت أو تنني ببساطة تامة ، بينها حركة الاستنباط في الآفيسة الشرطية تتم استناداً على شرط متضمن في المقدمة الكبرى ، وثمة اختلاف آخر : إن القياس الحلى بعسب عن علائق غير زمانية . علائق عامة تتجاوز الزمان ، أما القياس الشرطي فهو يعبر عن علائق حالية ، عن ظواهر زمانية ، ومن هنا جامت أهمية الآفيسة الشرطية . إن فيها تصاغ القوانين العلية . بل إن هذه الاقيسة كانت أول تعبير القانون العلى في المصور القديمة .

وقد أجمع ، وُرخو الفلدة المحدثين على أن أوسطولم يعرف القضايا الشرطية، وبالتبالى لم يعرف الاقيسة الشرطية ببل إن المسلمين، وقد نسبوا من قبل كل تراث منطق إلى أرسطو ، قد ذهبوا إلى أنه أهمل الاقيسة الشرطية ، ولكن يبدو أن أوسطو ذهب إلى نوح من القياس المستند على فروض غير مبرعة ، أو بمعنى أدق اذا افترصنا القسلم بالمقدمات ، أمكن الإنتاج، هذا هو النوع الوحيد من الاقيسة الشبيبة بالشرطية التي عرفها ارسطو ، ولعل هسذا هو ما جعل بعض مفكرى الاسلام يقول : إن أرسطو عرف هذه الاقيسة ، ولكته لم يبحث فيها لعسده فالدتها ، ولذلك فقد أهداما وعلى أية حال من الثابت أن أوسطو لم يعرف هذه الاقيسة ، كا عرفها من بعده من المناطقة . أما أول من تنبه إلى هذه الاقيسة ،

فها أوديموس وتبوفر المطمى المديدا أرسطو ثم أنى الرواقيون بعد فتوسعوا فى يحتها . بل لم يقبلوا من انظرية القياس سواها ، وكان لا بد لهم أن يقعلوا هذا متابايتين مع مذهبهم الإسمى ، همسدا المذهب الذي يحاول أن يربط بين التصورات الفردية (۱) . ذلك أن العالم عبارة عن جزئيات مترابطة متفاعلة ، فالقضايا الصادقة إذا هى عبارة عن نسبة بين شبئين ولذلك تكلموا فقط عن القضايا المركبة .

ويحاول هذا المذهب الإسمى إقامة الفانون العلى على أساس احتدالى تضع مقدما ، فيعقبه تال ، هنا نحصل على حكم شرطى والاسساس الذى يقوم عليه القياس المركب أو القياس الشرطى ليس هو مقسالة المقول على الكل إنما هو مأ يأتى ، إذا ما استحضر شيء من الاشياء دائما صفة معينة أو بحوعة معينة من الصفات ، فإنه سيستحضر في الوقت نفسه الصفة أو الصفات التي تتواجد مع الصفات الأولى ، من هذا المبدأ نستنج أنه لن تكون هنساك مشكلة للمفهوم والماصدى في علاقات القضايا بعضها بيعض واقامة الفياس عليها ، لان الاستدلال عنا لا يتم بواسطة أنواع وأجنساس ، وإنما بواسطة أفراد ، ولن يكون على أساس أشكال وأضرب - كا يقول كريزيب وChrysippa ، ولو أننا سنجد أساس أشكال وأضرب - كا يقول كريزيب ويمض نواحيا في اشكال متعدده، أساس أشكال وأضرب - كا يقول كريزيب ويمض نواحيا في اشكال متعدده، وقد رد كريزيب جميع الافيسة إلى عود قليل من الصور الاولية (1) ، وعدد نلك الاقيسة خس وهي .

Hamlin. Le Systèma d' Aristote, p. 181 (1)

Brochard, Etudes de Philosephie ancienne et (2) modere, p 225.

## أنواع الاقيسة الشرطية عند كريزيب:

1 - القياس الأول: تكون مقدمته الكبرى شرطية متصلة السمالية المساحد المساحد المالية فالهار موجد د

الشمس طالعة . . . النهار موجو د

٢ - القياس الثاني : تمكون مقدمته الكبرى شرطية منفصلة مثل العدد إما أن
 يمكون زوجا وإما فرداً :

ولكن العدد زوج

إما أن يكون الجيش قد انهزم وإما قد دخل البلدة المهاجمة

لكن الجيش دخل البلدة المباجمة .٠. الجيش لم ينهزم

 ٣ ـ القياس الثالث: مقدمته الكبرى يتحقق فيب تقابل بالتضاد أو بالمتنافض مثل

ليس بصحيح أن يكون الثيء إما مرجوداً وإما أن يكون معدوما .

ولكن الشيء موجود (تقابل بالنضاد)

مثال آخر : : ليس بصحيح أن يكون الإنسان موجوداً ولا موجوداً ف الآن نفسه

ولكته موجود

. . ليس بصحيح أن يكون لاموجوداً

و القياس الرابع: قياس مقدمته الكبرى معلولة
 من حث أن الحياة سقيمة فلا سعادة في الدنيا.

الحياة سقيمة

. لا سعادة في الدنيا

• القباس الحاسس : قيماش مقدمته الكبرى تعبر عرب تفاضل \_\_\_\_\_\_ بين شخصين .

من كان أعلم من آخر فهو مقدم عليه أوأفعثل منه .

زبد أعلم ( أو أفل علماً ) من عمرو

بزيد مقدم على عرو

(أو عمرو مقدم على زيد )

تلك هى أقيسة الرواقية ، أما فى العصور الوسطى فقد قام بويس بعرض نظرية الاقيسة بتفصيل ، ومنذ ذلك الحين وهى تدرس فى كتب المنطق دواسة مستغيضة ثم توسع المسلمون فى بحث هذه الاقيسة ، فتكلموا عن الاقيسة الافترانية والآفيسة الاستثنائية ، والآفيسة الإفترانية هي التي توجد النتيجة فيها في المقدمات بالفوة لا بالفعل ، وأما الاقيسة الاستثنائية فهى التي توجد النتيجة فيها بالفعل لا بالقوة ويعبر عى الاستثناء بالاداة ـ لـكن ـ ثم جاء المحدثون ، ووجد عندهم ما يقابل تلك القسيات .

والآن فلبحث هذين النوعين : الفياس الافترانى الشرطى والقياس الاستثنائى الشرطى .

# *الفصل الثالث عشر* الأقسة الاقترانية الشرطية

## نقم الا قيسة الاقترانية الشرطية إلى خسة أنواغ:

إ م أقيسة مقدمناها شرطيتان متصلتان . ٢ م أقيسة مقدمناها شرطيتان منفصلة .
 منفصلتان . ٣ م أقيسة مقدمناها متصلة وحلية .
 وحلية . . . . أقيسة مقدمناها متصلة ومنفصلة .

## 1 - الاقيسة الافترانية الشرطية الانصالية:

Pure Hypothetical Syllogism

هل ثمة قواعد لهذه الاقيسة : وهل من المكن تعيين الحد الاوسط فيها ؟ ذهب بعض المناطقة إلى أن قواعد الاقيسة الحلية هي قواعد تلك الاقيسة من حيث الاستغراق أو الكيف . أما فيا يخص الحد الاوسط ، فليس هنا حد أوسط بمعنى الكلمة . ورض لا نبرهن هنا على حد، و وإنحا لدينا متدم ونال ، والجزء العام المشترك الذي يظهر في المقدمتين لا يظهر في القياس الإقترافي الشرطي ، فنحن الاوسط ؛ وهذا الجزء المشترك يحدد نوع في القياس الإقترافي الشرطي ، فنحن لدينا إذن أشكال الفياس قصيه أشكال القياس الحيد مص حيث وضع الجزء العام المشترك ، وعلى هذا يمكنا أن نستفتج أن هسدة الجزء المشترك ، إما أن يمكون تالياً .

الاقيسة الاقترانية الاسالية الشرطية : مقدمنان متصلتان -كما قلنا والنتيجه متصلة ، وهي على أشكال أربعة .

### الشكل الأول :

- کاکان ا ب کان د
   A
   کلما کان السلم منتشراً الله منتشراً السلم منتشراً الله منتشراً الله منتشراً الله منتشراً کلما کان ه و کان د
   از کلما کان الله منتشم الله المسلم التانی :

   الشکل الثانی :
   اذا أخطأ الإنسان ، فیلی المجتمع أن یعاقبه المحتمع أن یعاقبه المحتمع أن یعاقبه المحتمع أن یعاقبه المحتمد الم
  - إذا كان ب A
- ليس البة إذا كان جكان ا اليس البة إذا كان الرجل متعلما أن الجميع بعاقبه اليس البة إذا كان الرجل متعلما أن يخطى اليس البة إذا كان الرجل متعلما أن يخطى اليس البة إذا كان الرجل متعلما أن يخطى اليس البة إذا كان جكان ا

#### الشكل الثالث : ------

- إذا كان ا كان ب A إذا كان النااب قوى الشخصية اكتسب إحترام زملائه
- قد يكون إذا كان ج I قد يكون إذا كان الطالب قوى الشخصية مكون ناجعا في حانه العامة
- قد مكون إذا كان الطالب ناجحا في قد مكون إذا كان الطالب ناجحا في

# حياته العامة كان قد إكتسب إحترام زملائه

### الشكل الرامع:

- إذا كان الم يكن ب A إذا كان الضمير الإنساق مستيقظا لم يخطره الناس
- إذا لم يكن ب كان ح <u>اذا لم يخطى الناس ساد السلام</u>

  قد يكون السلام سائداً إذا كان الشهير

### الإنساني مستقظا

وَبِلْغِنَى أَنْ للاحظ أَنْسُور القضايا الشرطية هو كما يأتى متصلة : A كلما إذا مهما : منفصلة داءُ ـــا ـــاما ــ B متصلة ليس البّنة 1 متصلة أو منفصلة قد يكون O متصلة ليس كلما ــ قد لا يكون . منفصلة ليس داءًا ــ قد لا يكون

### ٧ - الافيسة الافترانية الشرطية المنفصلة : -

ومى المركبة من قضيتين منفصلتين، ونقيجة منفصلة أيضا. وقد اشترط في هذا الشكل شرط قصر على الشكل الاول، وهو أن تبكون الصغرى موجبة والكبرى كلية.

ا اما ب أو ح كل غدير ناجع في عمله إما أن يكون مريعنا أو غيرا الما ب أو د كل إنسان إما أن يكون ناجحا في عمله أو غير ناجح الله عمله وإما أن يكون ناجحا في عمله وإما أن يكون مريعنا أو غيرا

٣ ـ النياس الافترال الشرطى المكون مر حلية ومتصلة . على أن تكون الكبرى حملية وهو أربعة أشكال : \_

الشكل الأول : الإشتراك في الشكل بين موضوع الحلية ومحمول تال الصغرى .

مثل: کل اهی ب إذا کانت جهی دکانت ه هی ا إذا کانت جهی دکانت ه هی ب

 کل ا هی ب إذا کانت جهی فلا کانت ه هی ب إذا کانت جهی دفلا کانت ههی آ

> کل ۱ هی ب وإذا کانت ح هی د فیکون ۱ هو ه اذا کانت ح هی د فیمض ه هو ب

الشكل الرابع : الاشتراك في هــــذا الشكل بين عمول الحلية وموضوع تالى الشرطية الصغرى .

> کل ۱ هو ب وإذا کانت ح می د فان ب می ه اذاکات جمی د نبخ م مرآ

و. القباس الافتراني المؤلف من المفصلة والحلية : وقد قسم المناطقة هذا
 القباس إلى قباسين (١) قباس تكون منفصلة كبراء والحليسة تسكون صغراء
 ونقيجة منفصلة :

كل عدد صعيع اما زوج واما فرد وكل زوج قابل القسمة على أثنين كل عدد صحيح امافردواماقابل الفسمة على اثنين

كل ب اما د أو -كل ا هم ب كل ا إما د أو -

وإلى قباس تكون المنفصلة فيه صغرى والكبرى حملية ، ونتيجته حملية .

کل زهرة نبات، وکل ثمرة نبات، وکل شجرة نبات کل ذی نفس من الجادات اما زهرة واما ثمرة واما شجرة کل ذی نفس من الجادات نبات

وقد لاحظ المناطقة العرب على هـنا القياس ملاحظات هامة وبهمنا منها ملاحظتهم على هذا العنف الآخير . المقدمة الكبرى الحلية يندغى أن تكون كلية دائمة ، وينبغى أن تستقرىء استقراءاً كاملا أجزاء الانفسال كلها ، كما أن محولها واحد يقردد فى جميع التصورات . أما المقدمة الصغرى ـ وهى الشرطية المفصلة ـ فتكون موجعة ، وموضوعها واحد . وينبغى أن تلاحظ أنه من الممكن أن نقوم بردقياس من النوع الأول إلى قياس من النوع الثانى وذلك بأن نفير من وضع المقدمات ، فتجمل الصغرى كبرى والكبرى صغرى ، فتصل إلى تقيمة عتلفة من نقيجة الاصل وليس هذا الرد شبها بقواعد الردود السابقة ، إذ أننا في الأولى الصل إلى نتائج عتلفة .

### القياس الاقتراني الشرطى المكون من متصله ومنفصلة :

ونخلف نتيجته من ناحية صورتها ، فتكون إما منصلة وإما منفصلة : إما أن يكون أفراد الآمة أصحاء ، واما أن يتوقف الإنتاج .

ولا ال يعول الورد اول العداد ، والله ال يعوف الولك

اذا كانت الامة متقدمة ،كان أفرادها أصحاء . .

تنتج ﴿ إِذَا كَانِكَ الْآمَةُ مَقْدَمَةً ، فَلَا يَتُوقَفَ الْإِنْتَاجِ ﴿ مُنْصَلَّةً ﴾ •

أر . . إما أن تكون الآمة متقدمة ، وإما أن يتوقف الانتاج ( منفصلة ) .

ويلاحظ هنا أن المقدمة الكبرى منفصيلة ، وأن المقدمة الصغرى متصلة وأحياناً يكون النكس ، ولكن تعارف المناطقة العرب على أن الوضع الأول أقرب إلى العقل .

# القياس الاستثنائي

ميز المناطقة بين القياس الافتراق والقياس الاستثناق ، بأن القياس الأول لا نذكر فيه النقيجة بالفعل بل بالقوة . بينها تذكر النقيجة في القياس الاستثناق لا بالقرة بل بالفعل . ويتكون هذا القياس من نوهين :

Mixed Hypothetical Syllogism م قياس استثنائي انصالي

۲ ـ قیاس استنائی انفصالی Mixed Disjonctif Syllogism

وهو فى كلنا الحالتين ، يتكون من قياس كبراهما فى الأولى متصله وصغراهما حملية ، وكبراهما فى الثانية منفصله وصغراهما حملية .

أما اطلاق لفظ استثانَ عليه ، فقد أنّى من أن الحلية تبدأ بحرف الاستثناء لكن .

١ \_ الفياس الاستثنائي المتصل :

القياس الاستثنائي المتصل يشكون من كبرى منصله وصغرى حملية .

والكبرى ـ كا قلنا ـ تحتوى النتيجة : إذا كارب حناك إله فيفني أن نحه .

ولكن هناك إله

وفي هذا القياس نجد العملية العقلية هي الحيكم على العلاقة بين قضيق المقدمة الحكبرى ، والقياس الاستثناق المنصل إنما يمود في آخر تحليل إلى قضايا حلية ، إنه ليس عملية أولية في الفكر . يستدل على نتيجة من استدلال سابق ، ويفقرض قبل وجوده هو ، وجود القياس الحلى ، بل ويشارك في الطبيسة المنطقية لحسفا القياس الاخير . لكن جوبلو ذهب إلى المكس ، ذهب إلى نظرية تخالف تماما الفكرة المنطقية السائدة عرب أولية الانيسة الحلية ، وأوليتها فكرياً .

يرى جوبلو أن القياس الشرطى الاتصالى هو القياس الحقيقى ، وإليه يزد القياس الحلى ، ذلك أن موضوع القضية الحلية جزئ دائما ، فاذا كانت القضية الحلية ذات موضوع كلى ، فإن معنى هذا أنها قضية شرطية إنصالية كل افسان فان تساوى : إذا كان زيد إنسانا ، فإنه فان . يعطى جوبلو إذا أكبر أهمية القياس الاتصالى ، باعتبار أن القياس الاتصالى قياس له صفة كلية فهو وحده القياس العلى (۱) إن فكرة جوبلو غير مقبولة ، إنها من ناحية تقوم على القياس بين الموضوع الحقيقى الذى قد يكون جزئيا بالضرورة وبين الموضوع المنطقى الذى قد يكون جزئيا بالضرورة وبين الموضوع المنطقى الذى قد يكون طبعة كلية ، شتركة ، ثم إن فكرة جوبلو من ناحية أخرى تستند على تغير مصطنع القياس الحلى إلى قياس اقصالى ، بينها المسألة على المكس ، إن تحقيق مغير مصطنع القياس الحلى إلى قياس اقصالى ، بينها المسألة على المكس ، إن تحقيق

Coblot traité p244 (1)

صدق مقدمة من المقدمات إنما يتضح ، إذا ماحاوانا أن بين الطبيعة الكلية لها ، أو أن نرجمها إلى الماهية الكلية ، ونحن لا نصل إلى الماهيات والطبائم الكلية ، إلا إذا أرجعنا الاستدلال إلى صورة حدلية . إذ أن الحلى ـ على عكس ما يقول جوبلو ـ مقدماته كلية ، وقد رأينا في نظرية الردود أن الشكل الأول هو أكل الاشكال ، لإنتاجه جميع أنواع القضايا الموجبه منها بالذات ، ولذلك فإن بقية الانيسة اعتبرت غير كاملة وقنا بردها إليه .

أما الاقيسة الشرطية فقد تدبر أحيانا تعبيراً كلياء ولكنها في نهاية الامر عبارة هن ارتباطات بين جزئيات منفاطة في الكون .

### اشكال وضروب القباس الشرطى الانصالى الاستثنائى :

لمذا التياس شكلان ، واسكل شكل منها أدبعة أضرب ، الحد الأوسط منا أفسنة وهــــذا الأوسط : أما (١) شرط فى الكبرى ، ويوضع فى الصغرى وهذا هو الشكل الآول : واما (٢) مشروط فى الدكبرى ، ويرخ فى الصغرى وهذا مو الشكل الثانى . وتحت مقابمة بين هذين الشكلين وشكلى التياس الحلى الآول والثانى .

modus ponen أو modus الشكل الاول: أشكال وضع المة\_\_دم modus أو ponendo ponens

الضرب الأول ولكويزيب الرواقي مثل هنا إذا كانت س هي ا فإن ش هي ب إذا كان النهار موجودا فالسمس طالمة لكن س هي ا لكن النهار موجود

لكن س مي ب الشمس طالعة

الضرب الناني إذا كانت س هي ا فإن س ليست ب لکن س می ا ً س لست ب إذا كان الأمن مضطربا في الأمة كان الانتاج غير مزدهر لكن الأن مضطرب في الامة الانتاج غير مزدهر الضرب النالث . إذا كانت س ليست ا فان س ب مي لكن س ليست ا ` س می ب إذا كان الإنسان غير مالك لإرادته وقع في أخطاء شفيعة لكن زيد غير مالك لارادته زيد يقع في أخطاء شنيعه العضرب الرامع: إذا كات س ليست ١ فان س ليست ب اکن لیست س می ا · لیست س می ب إذا كان الانــان غير واضم في أعماله كان غير محبوب لكن زيد غير واضع في أعماله

لا خلنا ها أن رضع المقدم انتج وضع النال فى كل الضروب الى ذكر ناها . ولكن هل يمكننا القول إن وضع النال هنا ، ينتح وضع المقدم. فستطيع هذا فى الحقيقة .

· زند غير محبوب

إن وضع المقدم أنتج وضع النالى ، واكن إذا قلنا (لكن الإنتاج غير مزدهر) لم يلزم إطلاقا أن يكون الاسمنطربا . قد يكون عدم إزدهارالإنتاج راجما إلى علل ودوافع أخرى غير إضطراب الاس.قد يكون سببه عدم إستمداد طبيعى فى الامة القليلة الإنتاج ، راجما إلى الجبل أو غيره من الاسباب الكثيرة.

الشكل الثاني : رفع التالي Modus Tollendo-Tollends أر Modus tollens

العرب الاول

مثال أيضا وضعه كريزيب: إذا كان النهار موجوداً ، كانت الشمس طالعة

لكن الشمس غير طالعة . . النهار غير موجود

الضرب الثاني :

إذا كانت س هي الم تكن س هي ب

لکن س هی ب

إذا كانت بعض الاتمال الإنسانية يجبر عليها الإنسان فإنه غير مسؤول عن كل أفعاله .

# لكن الإنسان مدؤول عن كل أفعاله

. ` لا فعل من الأمان الإنسانية يجبر عليه الإنسان

### الضرب الثالث :

إذا كانت س ليست ا فان مرحى ب إذا كانت الأمم غير منذبة أدسائس الاجانبانها تستمر

لكن البن غير مستعمرة البن منتبة لدسائس الآجانب لکن لیست س می ب

المغرب الراح

إذا لم تكن ش مي ا ، لم تكن س مي ب

لگن س هی ب . س هی ا

إذاكان الطلبة غير أذكباء ،كانوا غير ناجحيزف حياتهم

لکن زید ناجع فی حیاته زید ذکی

ويتبغى أن تلاحظ أن رفع التالى هنا ينتجرفع المقدم ، أما رفع المقدم فلاينتج إطلاقا رفع التالى .

وخلاصة القول في مذين الصكاين أن لدينا مقدما وتاليا ، أو بمنى آخر ملزوما ولازما ، فاذا أثبتنا الملزوم ثبت اللازم ، وإذا أثبتنا اللازم لم يثبت الملزوم، وإنتفاء الملزوم لا يلزم عنه إنتفاء اللازم ، بينها اللازم يلزم عنه إنتفاء الملزم . وفى صورة منطقية: وضع المقدم يؤدى إلى وضع التال ، ووفع التال يؤدى إلى وفع المقدم ، لكن رفع المقدم ووضع التال لا يؤدى إلى شء إطلافا . وقد حاول بعض المناطقة أن يقم مسألة الوضع والرفع هنا على مسألة الاستغراق، فذهب إلى أن إثبات الدكل، إثبات البعض وإثبات البعض لا يؤدى إلى انها إليات الدكل، ونني الدكل يؤدى إلى انني البعض ، أما انني البعض فلا يؤدى إلى انني الدكل، فالمسألة إذا مسألة إستغراق، وحينتذ فان القياس الاتصال حكالحل في استناده على مسألة الاستغراق، ولدكن ذهب كثيرون من المناطقة إلى أن قواعد الاستغراق لا تنطبق بحال على الآنيسة الشرطية الانصالية، وأن القواعد التي يمكن تطبيقها على قواعد هذا القياس هي القواعد التي يمكن تطبيقها على قواعد هذا القياس هي القواعد التيجة سالية.

وبعض المناطقة ذهوا إلى أن قواعد الاستغراق يمكن أن تنطبق على تلك الاقيسة , وتبما لذلك تحدث أغلوطة عدم الاستغراق . وعدم مراعاة الاستغراق يين المقدمات يؤدى إلى تنائج خاطئة من الناحية الصورية على الأفل .

لكن المشكلة كما قلنا من قبل: أننا لانتكام في القضايا الشرطية الاتصالية عن أجناض وأنواع ، وإنما تنكلم عن حوادث مترابطة في الكون ، أن النفاذ إلى الاقيمة الشرطية والقضايا الشرطية أدى إلى إكتشاف قواعد العلبة المنطقية ، وإكتشاف جميع طرقها،التلازم في الوقوع، والنخلف في الوقوع، ودوران العلة مع المعلول وجوداً وعدما ، والسير والتقسيم ، عما نراه في كتب الاصول العربية ، ثم نحده بعد ذلك في كتب المحدين كاستيوارت مل وغيره .

ثمة فرق كبير بين هذا من ناحة الاستغراق وبين ما نراه في الاقيسة العملية من تركيب الموضوح والمحمول في كل مقدمة مرب المقدمات ، ومراعاة مسألة الإستغراق بين العد الاكبر والعد الاصغر والعد الاوسط .

### رد الآتيسة الثرطية الاتصالية :

ذهب كتبر من المناطقة إلى إمكانية رد الاقيسة الشرطية الإنصالية ، والرد عل طريقتين .

1 - رد الإشكال الثلاثة إلى الشكل الأولى، ومذا ما ذهب البه كبنو، فقد وأى أنه من المسكن رد الاشكال الثلاثة الآخيرة إلى الشكل الأول، باعتبار أن الشكل الاثول \_ حتى في الانيسة الشرطية \_ أكل الاشكال . وذهب إلى أنه من المسكن رد Camenes الى تتحذين جميع الحطوات التي تشير البها الحروف في هذه الكابات اللاتينية ، شأننا في ذلك ما قنا به في الانيسة الحلية (١١) لمكن ستقابلنا مشكلة : هي أننا لا يمكنا رد الاقيسة الإستثنائية ، إذا ما كانت إلحرى الحروف اللاتينية تشير إلى تغيير المقدمات ، لإننا لانستطيع أن تضع المقدمة الحلاة أولا إذا قلنا :

لا فستطيع هنا \_إن تطلب منا الردأن نفير وضع المقدمات. أن نضع الحمليـــا مبتدأة بحرف الإستنتاء أولا ، ولسكن تنجع فكرة الرد \_ كا صورها كينز . إذا قلتا :

Keynes - Fermal Logic, P. P. 354 - 355 (1)

whenever E is F, C is D,

Never when C is D, is it the case that A is F.

Therefore never when A is B is it that E is F.

هذا القياس من Camelles ويسميه كينزقياساً شرطيا فسبياGonditional عملية الرد فيه تقوم على تغيير وضع المقدمات فتقول .

Never when C is D, is it the case that A is B, whenever E is F, C is D.

Therefore never when E is F is it the Case that  ${\bf A}$  is F.

النتيجة هنا مختلفة ، نقوم بعكسها عكما بسيطا فتكون .

Therefore never when A is B, is it the case that E is F.

وهذه من النتيجة الأصلية .

وذهب كينز إلى إمكانية رد أى نوع من أنواع وضع المقدم إلى أى نوع من أنواع رفع التالى والعكس بالعكس . فن الممكن مثلا أن نرد أى ضرب من ضروب (Camestres الى Calarent على ألا تغير في وضع المقدمات 11) .

(٧) الطريقة الثانية فى الرد : وهى رد القياس الشرطى الإنصالى الى القياس الحلى ، وهذا هو الرد المأخوذ به . ويمكن القول أن أرسطو تخلص من الاقيسة الشرطية بفكرة رد تلك الافياء الى تستند احدى مقدماتها على الافتراض الى أقيسة حلية. ثم أنى لاشيليه فى العصور الحديثة ، ووافق على فكرة رد الاقيسة

lbid - P. P. 351 - 384 (1)

الإستثنائية الشرطية إلى أفيسة حملية (١) .

التوع الأول من الردود Modus Ponens: ضرب وضع المقدم.

إذا كانت س هي ا فان س هي ب إذا كانت الدنيا نهارا ، فإنها صحو لكن س هي ا لكن الدنيا نهار الكن الدنيا نهار المسلم

ترد إلى قياس حمل من نوع Barbara فتكون:

س ا هي س ب الدنيا نهار ۽ الدنيا صحو

لکن س هي س ا الدنيا نهار

الدنيا محو

Y - النوع الثاني Modus Tollons ضرب رفع التالي .

إذا كانت سهى اكانت سهى ب عول إلى لكن ليست سهى س ب عول إلى لكن ليست سهى س ب اليست سهى س اليست سهى س ا

المشكلة الاخيرة في هذا القياس: هل القياس الإنصالي الإستشائي قياس غير مباشر ؟ أر بمنى أدق هل نحن أمام مشكلة القياس الشرطى الإنصالي الإستشائي في حقيقته الباطنية ؟ في طبيعة الرهنة الإستدلالية ؟

ذهب كانت وهاملتون وبين Bain إلى أن الافيسة الشرطية الإنصالية ليست محال إستدلالات غير مباشرة ، بل هي إستدلالات مباشرة . وذهب كينز ورأى ف كتابه Deductive Logic إلى أن الافيسة الشرطية الإنصالية استدلالات

Tricot - Traité P. 320 (1)

وأى كانت أن أهم ما يوجه إلى ما يدعونه النياس الشرطى الإنصالي من نقد و هو أننا لا نجد فيه الحد الاوسط ، والحد الاوسط في علية الاستدلال هو الحد الفاصل بين الاستدلال المباشر والاستدلال غير المباشر ، وقد رد كينز على هذا بأنه يوجد عنصر في المقدمات لا يبدو اطلاقا في النتيجة ، وأن هذا العنصر ينطبق تماما على ما تدعوه الحد الاوسط في الاقيمة الحلية . والمسألة في الحقيقة تتصل بمسألة الاستغراق. على يقام القياس الشرطى الاتصالي على مسألة الإستغراق أم لا ؟ إذا قلنا إنه يقوم ، كان هناك حد أوسط ، وكان الفيساس الشرطى الاتصالي الإستثنائي إستدلالا باشرا. وقد جهد كينز في أن يثبت إقامة التياس الإستثنائي الإنصالي على فكرة الإستغراق وأن يبن ما ينتجه عدم تطبيق قواعد الإستغراق من أغاليط في الاقيسة الشرطية وأن يبدو أن عاولته غير دقيقة (١) .

أما هاملتون فقد ذهب أيضا الى أن الاقيسة الشرطية الإنصالية والانفصالية ليست لها صورة القياس ولا مادته ، إنما تبدو في شكل قياس . . بقول : إنها ليسمعا لا استدلالات مباشرة ، وايست لها اطلاقا صورة الإستدلالات غير المباشرة ، ولكن هي تغييرات مركبة للاستدلالات المبساشرة ، نستخم فيها المكس أو التداخل (٢) وهاملتون هنا يهمل أيضا وجود العد الاوسط ويعتبر نتيجة الفياس الإنصالي أو الإنفصالي تنيجة متضمنة أيضسا في الفضية

Keynes - Formal Logic, P. P. 354 - 355 (1)

Hamilton - Logic ii P 383 (2)

الانصالية أو الانفصالية . أما الاستاذ بين Bain فقد أعبر أيضا القياسالدرطى المتصل استدلالا مباشراً • إنه أصبره في نطاق قانون اتفاق العقل مع ذاته (+) .

إذاكانت الشمس طالعة فالنهار موجود

الشمس طالعة -------------انهار موجود

إن الانسان إذا نظر إلى هذا القياس ، فإنه سيشعر شعوراً باطنيا بأن النتيحة متضمة فها وضعته المقدمة الكبرى و

يرد عليه كينز بأن هذا القد لا يوجه إلى النياس الشرطى الاتصالى فحسب ، بل وإلى القياس الحلى ، فإن النياس الحلى يقوم أيضا على إنفاق المقل مع نفسه رجوع المقل إلى قوانينه النحاصة ، انعكاسه على قوانينه وقواعده : قانون الذاتية والتناقض والإمتناع ، ولكن بين لا يهاجم القياس الحلى ، وانحسا يهاجم فقط النياس الإنسالي الشرطى . والمئل الذي أعطاه يثبت هذا وهو : إذا استمر الجو في ضحو ، فإنى ذاهب إلى الريف ، ينقله إلى الصورة الآنية ، الجو يستمرصحوا، وسنذهب إلى الريف . يقرر بين بأن أى شخص يثبت واحدة من هذه الحوادث لا يمكن أن يمكن ، وهو يثبت الاخرى ، معلناً عن حقيقة جديدة . ولحسكنه يقرو نفس الحقيقة . يرى كينز أن ثمة فرقا كبيراً بين النمبير الاول والنعبير يقرو نفس الديوط والنعبير غير المشروط . ثم يناقت كينز أيضا على أساس وجود الحد الاوسط في النياس الشرطى الاتصالى، وأن وجود هذا الحد الاوسط

Sain, Logic Deduction, P. 177 (1)

يكنى كفاية نامة لإثبات أن ثمة إستدلالا غير مباشر ويأتى بجدة (١) .

### ٢ - القياس الاستثنائي المنفصل : \_

يتألم الغياس الانفصالي الاستنتائي من قضية شرطية منفصلة وقضية حلية موالنتيجة تكون إما منفصلة وإما حلية ، والمقدمة إما أن تضع ، وإما أن ترفع جزءاً من أجزاء الانفصال في الفضية المنفصلة ، والنتيجة تضع أو ترفع الجزء الآخر ، وهو يتكون ـ كالفياس الانصالي ـ من شكلين :

الشكل الأول: وضع جزء من أجزاء الإنصال .

#### Modus Ponendo Tollens

الضرب الأول: س إما ا أو آ الضرب الثانى : س إما ا وإما ليسع آ

لكنسهم الكنسهما الكنسهما الكنسهما الكنسهما

الضرب الثالث . س إما ليست ا وإما هي آ

لكن س ليست آ

الغرب الرابع: س إما ليسع أ وإما ليست من آ

لكنسليستا · س هي آ

الشكل الثانى : رفع أحد حدرد الإنفسال : Modus Tollendo Poneus

Keynes Formal Logic, p. 355 (1)

| الناني عام بلك ما من الناني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ال<br>19 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| ن سمی آ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | •        |
| س إما أنها ليسعا أو أنها آ<br>قرب س أيما الغرب ولكن س هي ا<br>ال. لكن س هي ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _h       |
| اك مر من الأرب ولكن س من الأربع ولكن س من الأرب | 1        |

رد الاقيسة الإنفصالية إلى الاقيسة الحلية

هذا الرد على مرحلتين : يحول القياس الإنفصالي إلى قياس اتصالي ، ويحول القياس الإتصال إلى القياس الحلى :

> س إما ۱ وإما آ س هي ا س هي آ س ليست آ

تحول إلى قياس إنصالى فتكون :

إذا كانت س من ا فان س ليست آ: لكن س من ا س ليست آ

تعول إلى قياس حلى

س ا ليست س آ لكن س هى س ا رس ليست س آ قیاس من Modus Tollendo Poneno (أی انفصال غرفوع التالی) س اما اواما آ لکن س لیست ا ن س هی آ

تحول إلى قياس اتصالي Modus Ponens

إذا لم تكن س مى ا فإن سمى آ لكن ليست س مى ا

نحول إلى Barbara فتكون

س ۱۷ هی س آ ولکن س هی س ۱۷ برس هی س آ

تكلمنا عن ردود الآفيسة الإنفصالية ونحب قبل الإنتهاء من هذا الفصل أن نقول أنه وجه إليه ماوجه إلى القياس الانصال من أنه استدلال مباشر وأن عدم وجود الحد الاوسط فيه يثبت هذا اثباناً واضحاً ،عالم نجد داعياً لشكر اره. وهناك نوع أيعناً من الافيسة يكنا أن نطلق عليها الافيسة العلفية Copulative (1)

Tricot -Traite p. 331 (1)

# الفصاللا بعطشر

# القياس الشرطي المنفصل أو المشكل أو الاحراج

The hypothetical Disjunctiv Syllogism or Dilemma

عرف مناطقة بورت رويال قباس الاحراج بأنه وإستدلال سركب ، نقسم أولا فيه الكل إلى أجزائه ، تم نتبت أو نفي ثانيا عن السكل ما أثبتناه أو نفيناه عن كل جزء(١)، . وقد اختبر هسذا القياس قباسا شرطيا متصلا ، ولكن منع اختلاف ، هو أن تكون المقدمة الكبرى في صورة اختيار بين الطرفين أي أن يكون مقدمها أو تاليها مقدمة ثانية شرطية متصلة ، وأن يعكون في هذا القياس الممغرى هو اثبات أحد الطرفين أو تفيه ، وعلى هذا فيكون في هذا القياس ثلاث قبناها :

قضيتان شرطيتان متصلتان ، وهذه من المقدمة الكبرى ، وقضية منفسلة وهذه هي المقدمة الصفرى. أما كينز فقد هرفه بما يأنى وقباس الإحراج أو القباس المحكل هو حجة صورية يحتوى مقدمة تتضمن شرطيتين موجبتين، ومقدمة ثانية موجب فيها كل مقسدم موجود في القضايا الشرطية ، أو سالب فيها كل تال موجود في هذه المقدمات ، وهذا تعريف لهيئة القياس أكثر منه المقينة . أما حقيقة هذا القياس فهو أنه حجة يستخدمها الجدل في قطع خصمه ، وذلك بأن يضمه بين فرضين لا ثالك أو رابع لها ، يجبك يلازم الحصم بواحسد منها ،

وكلا الفرضين أو الثلاثة غير مرض أو مرجح له على خصمه . فهو إذا قياس ذو طرفين ، أو قياس مركب كما يدعوه أحيانا مناطقة بورت رويال .

وبنبغى أن نلاحظ أن كلمة Dilemma تطبق، إذا ما كان طرف الإنفصال اثنين فحسب في المقدمة المنصلة . ولكن إذا كان لدينا أكثر من انفصالين في المنفصلة فيطلق على القياس حيثئد Trilemma أو Trilemma الرحلة الخر ويلاحظ كينز أيضا أتنا نكونه من مقدمة كبرى وصفرى ، وتعتبر الشرطية المنصلة كبرى ، والمنفصلة صغرى ولكن طبيعة البرهان تكون أقوى إذا ماوضمنا المقدمة الإنفصالية أولا على أننا نفضل أن فسير على الطريقة التقليدية في وضع الغروض ، ثم أثبتنا مقدم الغروض ، أو نفينا تاليها ، وقد ذكر كينز لوعا من أقيسة الاحراج ، تكون المقدمة الصغرى فيه في صورة إنصالية ، والتيجة حيثئذ لا تكون انفصالية ولا تكون حلية كما في أقيسة الإحراج في صورتها المادية ، ولكن تكون انصالية ، والثال الرمزى الآن يعين ذلك .

إذا كانت ا هى ب فان ج هى ف وإذا كانت ش هى د فان ج هى ف إذا كانت ه هى ى فاما أن تكون ا هى ب ا و س هى د

. . إذا كانت م مي ي فإن ج مي ف

ويسمى هذا بالقباس المشكل الاتصال . وقد ذكر بعض المناطقة أن هذا القياس يقبل كل أتمواحد التي تعابق على قواعد القياس العادى ، ولكن يعد أن تطبيق قواعد القياس عليه بنير صعوبات متعددة . ولذلك من الأفضل أن تكون المقدمة الصغرى في صورة انفصالية بحتة .

# أقسام قياس الاحراج

قسمت أقيسة الإحراج إلى قسمين : (١) موجب . (٣) سالب . وذلك بما لعمل المقدمه الصغرى المقدمة الصغرى المقدمة الصغرى المقدمة الصغرى المقدمة السخرى كان سالبا ، أو بمعنى آخر إن الحالة الأولى هي حالة وضع المقسدم أو الشكل الأول لقياس الإحراج Modus Tollens ، والحالة الثانية هي حالة رفع التالي Modus Tollens ،أو الشكل الثاني للاحراج .

أما عن الشكل الآول فيجب أن يكون فيه على الآقل مقدمان عتلفان في المقدمة الكبرى، لكى يمكن الإفصال في المقدمة الصغرى، ذلك أو الصغرى المنفصلة تقوم بالباحد أحد أجزاء الإنفصال، وهذا لا يتم إلا إذا كان هناك أكثر من طرف. أما التالى في حالة الإلبات فقد يكون واحداً وحينتد تمكون التقيجة حملة. والقيجة تثبت هنا التالى، ويسمى القياس حينتد بسيطا، أما إذا كان التالى أكثر من واحد في المقدمة الكبرى، فإن القيجة تمكون منفصلة، ويسمى القياس حينتذ مركباً.

أما من الفكل الثان ، فينبنى أيضا أن يكون فيه أكثر مر نال لـكى يمكن الرفع بينها ، إذ أن عمل الغضية الصغرى المنفصلة أن ترفع احد التاليين ، أما المقدم نقد يكون واحداً ، وهنا يسمى النياس بسيطا ، وقد يكون أكثر من واحد ، وهنا يسمى القياس مركبا .

الفكل الأول: Modus Ponens اليسط.

# إذا كانت ا هى ب ، كانت ج مى د ، وإذا كانت ه هى و كانت ج هى د ولكن أها أن تكون ا هى ب أو ه هى و

. ' . ج هي د

مثال : إذا أرضبت ضميرى ، فقدت صدافة الناس ، وإذا عصبت ضميرى فقدت هده و الدال .

وأنا إما أن أرضى ضميري وإما ان أعصيه

انا فاقد شيئا

مثال آخر : إذا حارب المصريون الآجانب، خسروا عطف العالم الآوري وإذا عاونوا الاجانب خسرواكيانهم الإقتصادى. وهم اما أن محاربوا الاجانب أر جادنوهم

. م خاسرون شيئا

الشكل الأول المركب : إذا كانت ا هي ب ، كانت ج هي د و وإذا كانت ه هي و كانت ز هي ل ولكن اما أن تكون ج هي ب ، أو ه هي و

ا ما أن تكون ج هي د ، أو ز هي ل

مثال : إدا أديت عملى بانقان ، فقدت صحق ، وإذا لم أود عملى بانقان ، خنت أمانتي العلمية .

### ولكن اما أن أو دى عمل بانقان ، وإما ألا أوديه

اما أن أخون اماني العلمية واما أن افقد صحتى مثال آخر : إذا اطمت زواتي ، فقدت احترامي امام نفسي واذا اطعتها لم أتمتع بالحياة

وانا اما ان اطيع نزواتي ، وإما ألا أطبعها

· فأنا إما لا أتمتع بالحياة ، وإما أفقد احترابي أمام نفسي

## السكل الثاني Modus Tollens البسيط

إذا كانت ا هي ب، وكات ح هي د ، وإذا كانت ا هي ب ، كانت ه هی و

> لكن إما حمى لاد، أو ه مي لا و ٠ ا ه. لا ت

مثال: إذا كان الله متحركا ،كان متحركا في الكان الذي هو فه ، واذا كان اقه منحركا كان منحكاً في المكان الذي ليس هو فيه .

ولكنه لامكن أن نحرك الله في المكان الذي هو في ، كما أنه لا بمكن أن يشعرك في المكان الذي ليس حو فيه الله ليس متحرك

مثال آخر : إذا وافانــا الفلاسفة على آرائهم كانت الفلسفة هي طريق السعادة ، وإذا وافتناهم على آرائهم ، كانت الفلسفة هي طريق الشقاء .

والفلسفة اما لا توصل الى سعادة ، وإما لاتوصل إلى شقاء

لانوافق الفلاسفة على آرائهم

## ولكن إما ألا يغضب الغرب وإما ألا يغضب اليهود

. ﴿ إِمَا أَلَا يُسَاعِدُ البِهُودُ وَإِمَا أَلَا يَخُونُهُمْ وَهُو فَي كُلْنَا الْحَالَتِينَ عَاسَر

عكن رد الآفيسة المشكلة ؟ ذهب المناطقة إلى إمكانية ردها الآفيسة الموجبة رد إلى الآفيسة السالبة ، والعكس بالمكس . وكل ما يمكن عمله هو أن نعكس عكس النقيض المخالف جميع الشرطيات المنصلة ، فئلا الموجب البسيط الومزى اذا فلنا .

## اِذَا کانت ا هی پ کانت ج هی د راِذَا کانت ه هی و کانت ج هی د و اِما اَن تیکرن ا هی ب ۔ اَر ه هی و

. ج هي د

رد إلى : إذا لم تكن جدلم تكن اب واذا لم تكن جدلم تكن ه و ولكن اما أن تكون ا مى ب أو م مى و

ً ج ليست د

و بهذا إنتقل الموجب البسيط إلى السالب البسيط من قياس المشكل ولكن هل تحقق في القياس السالب البسيط هذا طبيعة البرهنة المحرجة أو الإشكالية ؟ شك بعض المناطقة في اعتباره كذلك ، ذلك أن القياس المشكل كما يعرفه مافسل هو ، قياس يشكون من مقدمة كبرى شرطية ، تحتوى عن أكثر من مقدم وصغرى منفصلة » وقد أعطى هو ينلي وجفو بو تعريفات متشابة . وتبعا لهذه التعريفات ، يعتبر القياس المسسوجب في قسميه البسيط والمركب قياس احراج ، أما القياس السالب فسيكون دائما مركبا ذلك أن القياس السالب البسيط لا يحتوى على أكثر من مقدم واحد ، وبهذا يكون عالماً للتعريف الذى ذكره مالسل ، ووافق عليه غيره وتعليل هو بتل السألة أن الانفصال ليس حقيقياً بين قضيق المفدمة الكبرى مادام المقدم واحدا . وعلى هذا فاذا سيكون عمل الصغرى ؟ إنها لا تقوم بعدلية الإنفصال على وجه صحيح ، ما دامت لاتئيت شيئاً . إنها ستنكر الاتنين مصاً ، بل ذهب هوينلى الى أنه من المدكن وضع القياس السالب البسيط في صورة قياس شرطى انصالى .

ودكينز على هذا بأنه ليس من اللازم أن يكون فى المقدمة الكبرى مقدمتان لسكى يظهرالانفصال الحقبتى فى المقدمة الصفرى • إعسا المقصود أن نضع أمام الداخر طرفين لايمكن إلا أن يتردد بينها ، وأن يسلم بواحد منها فى كلنا الحالتين فهو فى حرج .

تلك هي طبيعة الاستدلال في قياس الاحراج \_ هذا من ناحية \_ ومن ناحية أخرى ، لا يدكن أن يكون قياس الإحراج نوعا من القياس الشرطى الإنصال طالما كات المقدمة الصغرى التي تصل بالكبرى ، ليست حلية ولا شرطية متصلة بل هي تد طبة منفصلة . تحن أمام نوع جديد من الاحتباط يختلف في مقدماته وفي تد تبعه هن القياس الانصالي العدادى . لمكن هناك فكرة لم يبحثها المناطقة ، وهي لماذا لا نعتبر هذا القياس موجبا وسالبا شرطيا منفصلا ! إن أمير صفة فيه هو تنظيم الانفصال في المقدمين أو ترفع التالين : بالتردد بين طرف الانفصال في كل . إن ربط هذا القياس المتنكل بالقياس الانفصالي أفرب إلى طبعة الاستنباط التي يعبر عنها هذا القياس الاخير .

وقد عبر بعض المناطقة الآخرين عن قياس الاحراج \_ بأنه حجة يقدد فيها الإنسان بين إختيار أحد الطرفين أو الثلاثة من أطراف الانفصال على أنه مها اختراراحد الطرفين ، وصل الى نفس القيجة ، وهذا التعربف الذي يشيرالى هبارة قرون القياس المشكل The horns of The Dilemma يتضمن المسوجب البسيط والسالب البسيط ، ولكن يستبعد القسمين الآخرين المركبين ، ذلك أنسا في القياس المركب لن مختار أحد الأطراف ، بل إننا نتردد في التيجة بين أقسام الإنفصال الموجودة ، ثم إن هذا التعربف سيصمل أيضا صسوراً ، استبعدتها النماريف المجمع عليها بين المناطقة لقياس الاحراج . انها ستشمل صورة القياس الرمزى الآني :

اذاكانت اموجودة فاما بأوس موجودة

ولكن لا ب و لا س موجودة ١٠٠ غير موجودة

و بلاحظ جفر رز أرب قباس الإحراج قياس مغالطى ، وأنه من النادر أن نجسد فيه انفصالين يستبعدان كل الالت الآخرى ، بل إن كل انفصال الميا ينني الإنفصال فحسب (١) ، أو في كلمات أخرى أرب معظم أقيسة الإحراج فيها مقدمة تتضمر أغلوطة الإنفصال غير الكامل ، ومن هذا أتى أول نقض لقياس المشكل ، أو بمني أدق ، أول قرار من قرقى هذا القياس فإذا كانت المقدمة غير كاملة - أو بمني أدق لم تحتوكل أجزاء الإنفصال المسكل نقيض نقيجة قياس المشكل بقياس مشكل آخر وهسا اشترط بعض

Keyes : Formal Logic, pp. 336,355 - 866,

المناطقة ـ كما قلتا من قبل ـ أن يكون الانفصال حقيقيا ، يمنع الجميع والحلو وفى كلمات وجيزة ينطبق عليه قانونا هدم التناقش والثالث المرفوع . ويذبنى أيضا أن تتفق المادة والصور فى هذا النياس ، وألا يسلم الحصم أحيانا بالمقدمات ، ولكته لا يسلم بنتاجج عملية الانفصال .

أما طريقة نقض الفياس الأصلى • فتكون بواسطة هكس وضع نوال القضيتين الشرطيقين ، مع تغيير الكيف :

> إذا كان افيكونجه وإذا كانب فيكوند ولكته إما ا أو ب

النقص : إذا كان ا ، فيكون لا د واذا كان ب فيكون لا ج ولكه إما ا ، وإما ب ر اما لا در أما لا ج

وهناك أقيسة تذكرها كتب المنطق القـــديمة ، تبين أقيسة احراج تاريخية نقضت بأقيسة احراجية أخرى <sup>00 .</sup>

أول مثال: امرأة يونائية طلبت من ابنها أن يعمدل عن تولى القضاء ، اذا طلب منه ، فحدث بينها القياسان الآنيان:

اذا عدلت بكرهك الناس ، واذا ظلت تكرهك الآلمة

وأنت اما أن تعدل وإما أن تظلم

Aristote: Analy - Prior 11, 27 76. 10. (1)

فرد عليها . إذا عدلت ، أحبتني الآلمة ، وإذا ظلمت أحبني الناس

وأنا إما أن أعدل ، وإما أن أظلم في ألم حال

وجذا تمكن من أن يمرق من قرنى القياس الذي وجنه إليه أمه

المثل الثانى: ثم قباس بروتاجوراس، وقد انفق معه تلميذه Eyathlus أن يعله الحطابة على أن يأخذ منه أجرا، حتى يكسب أول قضية له. والكه مد أن انتهى من تعليمه، لم يدفع شيئا لبروتاجوراس، فقاضاه بروتاجوراس ووقف يناقشه أمام القاضى، وقوصاغ دعراء في قياس كالآتى:

إذا كسبت هذه القضية ، فيجب أن تدفع بناء على مابيننا من تعاقد ، وإذا خسرت هذه الفضية ، فيجب أن تدفع بناء على حكم القاضى .

> > فنقض النليذ كلامه بما يأنى:

إذا كسبت الفضية ، لا أدفع لك شيئا بمقنعى حكم المحكة وإذا خسرت فلن أدفع لك شيئا بمقنعى الدفد ولكن إما أن أكسب الفضية أو أخسرها لذن أدفع في كلنا الحالتين

# الفصل كامرعة الاقيسة المركبة

تمكلمنا - فيا سبق - هن صور الإقيمة ظاهرة المقدمات أو التأنج . ورأينا عاولة الاقدمين ردجيع صور الفكر الإنساني العلى إلى تلك الصور ، لكن توقف الاقدمون عند مسألة في غاية الاهمية . وهي أن الفكر الإنساني قد يلجأ إلى صور أخرى من الانيسة تباين الاولى صورة ، وذلك في مجالات أخرى من الفكر وهنا لا نظهر مقدمة أو نقيجة بل يدركها الفكر صننا ، فلا نجد تمت حاجة للتصريح بها. وذهب الاقدمون أيضا إلى أن نلك الاقيمة غير الظاهرة قد تستخدم في الحياة عامة ، أكثر بكثير من تلك الاقيمة الملية الى تنظم المقدمات في صورة واضحة ظاهرة . وأما أول تلك الاقيمة المركبة : فهو الفيساس المضمر The Enthymene

أما عند أرسطو ، فهذا الفياس قياس شعرى يستخلص النائج من مقدمات احتمالية .

وقد ذكر مانسل أن هدذا النباس يقرم عند أرسطو إما على أساس وجود مقدمة كبرى احتالية ، أى تقوم على الاحتال ، وإما على أسساس وجود واقمة جزئية . أما الآولى فهى تصبر عن احتال عام ، وهى ليست كاية بمنى السكلمة ، ولسكن تبدوكلية .

أما التي تقوم همل أساس وجود واقعة جزئية فهى أيضا ليست كلية ، ولكن تيدوكذلك فشهرتها . وعلى العدوم يقوم القياس المضد عند أرسطو على أساسين إما على أسساس اعتقاد عام في قضية احتالية . وإما على أساس حقيقة جزئية ، يمكن اعتبارها قضية عامة الههرتها ، إن صدقا ، وإن كذبا ويعطى مافسل المشال الآني للقباس الأول . مثال الاحتالية : معظم الحاسدون يكرهون Most men who envy hatie مثال الاحتالية

This man euvies.

Therefore this man probly hates.

هذا الرجل حدود ... ربما يكره هذا الرجل

وهنا يلاحظ أن الإسندلال خطأ من الناحية المنطقية . إن المقدمة الكبرى ليست كلية تماما . والحد الاوسط غير مستفرق .

والمثال الثانى: للواقعة الجزئية هو :

كل الفلاسفة عقدلاء زيد فيلسوف فلان عاقل زيد عاقل ن فلان فيلسوف كل العاقاين فلاسفة

نلاحظ أن المقدمة الكبرى فى كلنا الحالتين تمبير عن واقعة جزئية . ولكن فيها خطأ منطق لاشك فيه . فني المنال الأول لم يستغرق الحد الأوسط وفي المثال الثاني هناك النباس في الحد الاصغر ، وعلى العموم كانت تلك فكرة أرسطو عن القياس المضمر، ولانجد أى نفسير آخر لهذا الفاس إلامتأخرا. يقول كينزوتتكون متضمنة في الحارج ، ويقول مناطقة بورت روبال ، إنه قياس كامل في العقل غير كام في المعتبرة ، وطالما كان من السهولة بكان أن يعرفها من تخاطبه، وعلى هذا اعتبر الفياس المضمر، النباس من السهولة بكان أن يعرفها من تخاطبه، وعلى هذا اعتبر الفياس المضمر، النباس هويت إحسدى مقدماته أو نتيجته إما تغليطا كما يقول مناطقة العرب مواما اعتبادا على قدرة المخاطب ، وقوة فهمه وقدد قسمت الأفيمة المضمرة إلى ثلاثة أنواع باعتبار حذفي إحسدى المقدمتين والقيجة (1) قياس مضمر

من الدرجة الآولى ما حذف مقدمته الكبرى ، ( ٢ ) وقياس مضمر من الدرجة الثالثة وهو الثانية وهو ما حذف مقدمته الصغرى (٢) قياس مضمر من الدرجة الثالثة وهو ما حذف نقيجته ، ويلاحظ في النياسين الآولين أن النقيجة توضع أولا ، ثم تعقبها المقدمة التي لم تحذف ، وتكون مبتدأة بلام التعليل ، أما في النياس الثالث فتذكر المقدمة الصغرى أولا، ثم المقدمة الكبرى : والاسئلة على ذلك ما يأتى :

### کل نبات حساس وهذا نبات .٠. هذا حساس

وإذا أردنا طى النتيجة قلنا : هذا تبات ، وكل تبات حساس . هل يمكنرد هذه الآتيسة إلى المسورة المادية ، إلى تياس طاهر ؟ الطريقة لحذا أن تأخذ الحد الوارد فى المقدمة التى لم تحذف ، والذى لم يرد فى النتيجة ، ولم يرد فى المقدمة المباقية ، ومنا تصل إلى المقدمة المطلوبة فئلا :

### هذا شکل سنوی لان کل مثلث مستوی

رى منا أن الصغرى قسيد حذف، وأن النتيجة وردت أولا ظ كى الحصل على الصغرى ، تتكون المقدمة من ـ مذا سئك ـ فيتكون القياس كالآني :

## کل مثلث شکل مستو هذا مثلث ۱۰. هذا شکل مستو

يلاحظ كينر أن معظم إستدلالات الناس في صورة أنيسة مضمرة ، وأنهم لا يلتزمها القياس الحلى(١). وقد لا يلتزمها القياس الحلى(١). وقد لاحظ ابن تبعية أيضا أرب هذه الآقيسة هي الآقيسة المنتشرة ، وأن الناس لا يستدلون إطلاقا في صورة جيلة ، \_ كايريد أرسطو \_ من حيث وضم الحد الآكبر والاصط (٢) . على أن التسلم بهذا الذي يذهب اليه أبن تيمة سيؤدي إلى النظر في المفظ فقط وعدم إعبار البرهنة الباطنية وطبيمة الإستدلال نفسه في نظر فه القياس.

### Polysyllogism

الانيسة المركبة

نكلنا فيا مضى عن أقيسة تتكون من صورة واحسدة ، أى من شكل واحد ، ولكنا من الآن عن أقيسة تتركب من شكلين أو أكثر في نفس المعلية العقلية الى تقوم بها ، أى أن الإستدلال هنا لن يتم بمجرد هيئة قياس واحد ، بل لا بد من القيساس بقياس آخر ، لكى يتم الإنتاج . وذلك يحكون في صورتين :

(١) نأخذ نتيجة قياس توصلنا اليه ، ونجعلها مقدمة لقياس جديد على أساس

Keynes, Formal Logic, p.p. 367-368 (1)

<sup>(</sup>٧) النفار : منامج البحث ص ١٩٩ وما يحمَّا ،

أن البرهنة ان تم ، إلا بالحصول على تبيجة جديدة من إفسستران النبيجة الأولى بمقدمة أخرى ، ويؤدى هذا الإفتران إلى تلك النبيجة الجديدة ويسمى القياس حينة: القياس السابق Prosyllogism.

(۲) أن تأخذ نتيجة قياس سابق، ونجعلها مقدمة لفياس جديد، وحينشذ
 يسمى الفياس الاحق Episyllogism ومن الأمثلة على ذلك: \_\_

کل س می د

ويرى كينر أن نفس القياس قد بحكون سابقا ولاحقا في الوقت عيده ذلك أن الآفية قد تستمر ، وإذا كانت سلسلة الاستدلال تمضى من إستدلال سابق إلى إستدلال لاحق ، فإنها تسمى تقدمية ، أى يسير العقل بتفسيدم Progressive أو تركيبة Synthetic و سابقية Progressive ، تلك

كابا الفاظ نؤدى منى واحدا وذلك حين يكون الإنقال من قياس سابق إلى قياس لاحق. وهنا توضع المقدمات أولا، ثم ننتقل إنتقالا إستدلاليا بخطوات متنابعة إلى النتيجة النائية ، أو يكون السير تأخريا Regressive أو لاحقيا prosyllogistic وذلك حين يمكون الإنتقال من قيساس لاحق إلى قياس طابق توضع النتيجة النائية أولا ، ونمود بخطوات متسابعة إستدلالية إلى المفدمات إلى تنجت عنها هذه النتيجة .

عن إذا أمام طريقين طريق ناول وطريق صاعد ، وكلا الطريقين يكل أحدهما الآخر ، وقد بين أوبرجج Uberweg في كتابه عن المنطق صحيفة ١٧٤ الفروقات المختلفة التي تميز الطريقين الواحد منها من الآخر ويقبقي أن نلاحظ مع وابيبه أننا في القياس السابق الركبي نستبدل الموضوع الآول ، وهو موضوع في أغلب الآحيان عام بموضوعات أفل عمومية ، بيسنما الآمي على العكس في الخيسة التحليلية (١) وثمت مسألة أخرى أن كل الآفيسة التي ذكر ناها متصسلة التائج ، أو موصولة التنائج ، أي أن القياس قد ذكرت فيه نتائجه ، وفي الغالب تكون هذه التائج جزئية مثلا :

|                 | (١) كل من ينطق الصاد فهو عربي |
|-----------------|-------------------------------|
| قياس سابق       | زيد ينطق العناد               |
|                 | زید عربی                      |
| سابق ولاحق<br>- | وکل عربی سامی                 |
|                 | ۰. زید سامی                   |
|                 | وکل سامی شرقی                 |
|                 | زید شرقی                      |

Keynes: Formal Logic, p.p. 386, 386 Ibid 388 (1)

نمن هنا أمام قباس مركب موصول التنائج غير أن هناك اقبسة لا تذكر فيها إلا النيجة النهائية ، ولا نجد داحيا على الإطلاق لذكر التناتج الجزئية .

> زید بطق العناد وکل من بنطق العناد فهو هرق وکل هرق فهو سای وکل سای شرق . زید شرق

نحن هنا امام قياس مفصول التائج لم نصرح فيه إلا بالنّيجة الاخيرة ويسمى

هذا القياس Sorites.

# الفصالهاد سعثر

## القياس المركب مفصول النتائج

الكملة Sorites مشتقة من كلة يونانية وأصلها فى اليونانية من كلة وكومة، وأخذت هذا المعنى من حجة حكومة القمح الني وضعها أيوبوليد Eubulide الميفارى وقد كان من أشد خصوم أرسطو ، وقد هاجمه بحجج مختلقة منها حجة الكومة هذه ، كما هاجم مبادى الفكر الضرورية ، ونظرية الحل الضرورية عند أرسطو ، وحل أية حال أصبحت السوريت احدى الحجج التي تهاجم بها المدرسة الميفارية مدارس أحداثها ، وأهم الحجج التي وضعها الميفاريون وأخذت صورة حجة الكومة هذه وأم الحجج هى :

- (١) حجة كومة القمع: وهي السوريت بمنى الكلة متى تشكون كوصة القمع؟ الحبة الواحدة ليست كومة ، ولا الحبنان ولا الثلاثة ، فتى نقسسول إن الكومه نكونت طالما ستكون الوبادة حبة واحدة (أغاليط مكشوفة).
- (٢) حجة الصلع . وهي عكس الأولى : متى يصبح الرجسل أصلع ؟ أى أن الأولى تجمع وهذه تطرح .
- (٣) حجة الكذاب: من يقول هو يكذب ، فهو صادق وكاذب فآن واحد
   وقد أخذ هذه الحجه فيها بعد قرنيادس فى جداد العنيف مع كريزيب الرواق.
- (٤) حجة التـــرن: من لم يفقد شيئاً فهو له ـــ وأنت لم تفقد قـــرنين
   فيما لك (١) .

Tricot : Traité, p. 267. (1)

وقد حاول روبان أن يبين المعنى الحقيقى لمذه الحجج ذات المظهر السوضطائى، وأن يبين ما وراء الآلفاظ اليونانية من معان ، فأما حجة القسرن فهى تثبت أن المحرقة العامة تختلط فى كلية الإفكار اختلاطا شديداً إن كل جوهر له حقيقته الحجزئية ، ولا ثنىء عام ، فحين عم ، هام المقل فى أفكار ، ووقع فى اخطاء ، إن سياق مذهبه يؤدى إلى هذا . كذلك حاول روبان أن يفسر الحجج المختلفة تفسيراً معقولا يناى بها عن بجرد معانيم الطاهرة (١٠٠ أما المعنى الحديث المكلة ، فقد عمر مناطقة بورت رويال بقولهم ، إن القياس المركب المفسسول التناتج هو كل ما تمكون من ثلاث قضايا (١٠) ، ولكن هذا التعريف غير دفيق ، إنه يشمل الافيسة المشكلة والمعللة وغيرها ، وعلى العموم لم يقبل هذا التعريف ، وقد صاغ كيلا التباس في صورة تقايا كن المتعلق جيما و إنه قياس مركب لا تذكر فيه من التناتج إلا المقدمة الاخيرة ، وتوضع المقدمة في هذا بحيث يدو كأن حد اوسط يقرد بين كل مقدمين متابعتين ، .

و بنقسم القياس المركب المفصول التنامج إلى قسمين : القسم الارسططاليسي The Aristotilian Sorites ولم مرد هذا النوع من النياس في أى كتباب من كتب أرسطو ، ولكن تعارفت كتب المنطق على تسميته كذلك .

Rudolf نبة إلى الاستاذ Goclenian به النوع الجوكوليسيي العصاد (٢) له العصاد العصاد (٢) له العصاد العصاد (٢) في كتابه Goclenius in Orgamun Aristotelis (٢).

Robin : la Pensée grepue, p. 197. - 1

Port - Royal p. 248. - 2

Keynes, Formal Logic, p. 376. - 3

#### ١ - النوع الارسططاليسي أو النوع الصاعدي :

أى أن تكون تركيب مقدماته تصاعديا ، أى أن المقسدمة الأولى تحتوى موضوع النتيجة . والحد الأوسط يكون محولا ، ثم يكون الحيد الأوسط فى المقدمة الصغرى ووضوعا ، ومن هنا تسقيج أن الصغرى ستوضع أولا ثم الكبرى.

#### ٢ ـ النوع الجوكوليتي أو النوع التنازلي:

أى أن يكون ترتيب مقدماته تنازليا ، فتحتوى المقدمة الأول على عمول النتيجة والحد الاوسط يكون موضوعا ، ثم يكون الحد الاثوسط المقسدمة الاخرى محولا ، ومن هنا نستنج أن الكبرى ستوضع أولا ثم الصغرى .

مثال رمزى للقياس الارسططاليسي:

كل انسان حيوان وكل حيوان متحرك وكل متحرك فان وكل فان ممكن الوجود بغيره كل انسان ممكن الوجو د بغيره کل اهو ب وکل ب می ج وکل ج می د وکل د می م کل د می م

المثال الرمزى للقياس الجوكوليني فهو:

کل فان بمسکن الوجسود بغیرہ وکل متحرك فان وکل حیوان متحرك وکل انسان حیوان کل د هی ه وکلج هید وکل ب هی ج وکل ا هیب

كل انسان مكن الوجود بغيره

. کل اهی ه

أما القياس الارسططاليسي فلاحظ أن المقدمة الاولى والنتائج المطلوبة تبدو كقدمات صغرى في الاقيسة المتنالية وعلىمذا بمكننا تحليل الفياسالارسططاليسي إلى الاقيسة الآتية :

وضعت المقدمة الصغرى ، ثم نتيجة القياس الا ولا هى صغرى القياس الثانى، و نتيجة القياس الثانى هى صغرى القياس الثالث، وهكذا تستمر فى القسلسل بقدر ازدياد عدد قضايا القياس المركب المفصول التاجج .

أما القياس الجوكوليق ، فإن المقدمات هي هي ، ولكن وضعها قد اختلف وينتج عن هذا أن للمقدمة الاولى والت مجالملوية تصبحمقدمات كبرى فيالاقيسة المتنابعة ، وعلى هذا ينحل القياس المركب المفصول النتائج الذي ذكرناه آنفا ، إلى الاقسمة الثلاثة الآتية :

| (۱) کل فان ممکن الوجود بغیرہ کبری<br>کل متحرك فان صغری                     | (۱) کل د می م کبری الآتیسة<br>کل ج می د صغری الفظیة |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| کل متحرك بمكن الوجود بغيره                                                 | ` کل جھی ہ                                          |
| (۲) كل متحرك ممكن الوجو دبغيره كبرى                                        | (۲) کل ج ِهی ه کبری                                 |
| کل حیوان متحرك صغری                                                        | کل ب ھی ج صغری                                      |
| کل حیوان ممکن الوجود بغیرہ                                                 | . کل ب می ه                                         |
| <ul> <li>(۳) کل حیوان ممکن الوجود یغیره</li> <li>کل افسان حیوان</li> </ul> | (۳) کل ب می ه کبری<br>کل ا می ب صغری                |
| کل انسان ممکن الوجود بغیرہ                                                 | ٠٠. کل ا می ه                                       |

نلاحظ هنا أن المقدمة التي وضعت أولا هي الكبرى ، وأن نقيجة القياس الأول هي كبرى القياس الثانى ، وأن نقيجة الثانى كبرى الثالث . ويلاحظ كينز أن النوع الارسططاليسي هو المستعمل عادة ، ويمكثر في المنطق واكمن يلاحظ في الوقت عينه أن النوع الجوكوليني يتفق تماما سع صورة المقدمات في القياس المبادى عند البسيط . ولم يلاحظ كينز أن القياس الارسططاليسي يشبه القياس العادى عند العرب من حيث وضع المقدمات الصغرى أولا ، وقد أعتبر العرب وضع المقدمة الصغرى أولا في القياس أوفق وأدق . ويلاحظ كينز أيضا أن هناك خطأ يقع فيه كثير من المناطقة إنه يظنون أن القياس الجوكوليني تنازل ، بهنا نحن في القياسين لانسير من النامج إلى المقدمات ، بل حركتنا الفكرية دائما هي من المقدمات إلى التامج .

ويبدو في ظاهر الامر أن السوريت يشمل البسيط الحلي فقط، ولكن

مذا غير صحيح . قد يكون النياس المركب المفصول التناتج شرطيا متصلا ، وهناك أفيسة متعددة من هذا النوع ولكن هذه الاقيسة لا تتحقق في الواقع طبيعية ، بل فيها أن الاقيسة التي أوردناها في كلا النوعين هي من الشكل الاول ولذلك ينبغي أن يتحقق في حسدنا القياس شروط الشكل الاول التي ذكر ناها .

الشرط الأول ؛ ينبغى ألا يكون هناك إلا مقدمة واحدة سالبة على أن عكون الاخيرة .

الشرط الثانى: ينبغى ألا يكون هناك أكثر من مقدمة جزئية على أن تكون الأولى.

ولترضيح هذين الشرطين تقول ، إنه يمكن أن يكون هناك أحكر من مقدمة سالبة ، ذلك أن المقدمة السالبة تسالهم نقيجة سالبة ، فاذا ماحللنا القياس المفصول ، سنجد لدينا قياسا جزئيا مكونا من سالبتين ، النيجة السالبة والمقدمة الاغرى السالبة ، التي افترضنا وجودها ، ولا انتاج عن سالبتين ، ومن ناحية أخرى إذا كانت إحدى المقدمات سالبة ، فالتجهة النهائية يجب أن تكون سالبة ، وبلاحظ أن محولها سيستغرق ، وعلى هذا سيستغرق في المقدمة التي وجد فيها ، وهي الأخيرة ، لأن محمول النقيجة في النياس الارسططاليسي هو محمول المقدمة الانتراث انتكون هذه المقدمة سالية .

أما عن الشرط الثانى فينهنى أن تكون المقدمة الأولى وحدما هى الجوئية ، ذلك أنه إذا كانت احدى المقدمات جزئية ، كانت النتيجة جزئية ، فاذا وجدت جزئية أخرى كان عندنا قياس مكون من جزئيتين ، ولا انتاج عن جزئيتين ، لأن احد الأوسط غير مستفرق . أما القباس الجوكولينى فتنطبق عليه تلك القواعد • على أن تستبدل كلسسة أول وآخر فى الفياس الارسططاليسى بعكسها فى هذا القياس فالسالبة تكون الاخيرة فى الارسططاليسى • والاولى فى الجوكوليسنى تسكون الاولى فى الارسططاليسى • والاخيرة فى الجوكولينى .

بقيت نقطة أخيرة فى القباس: هل هذا القباس لا يكون إلا في صورة الشكل الآول ؟ قامت مناقشات عدة منذ هاملتون حولهذا الرأى وببدو أن الآرجحان تمكون بعض خطوات القباس المفصول التناقيج فى صورة أفيسة من الشكل الشافى والثالث والرابع ، ولكن من المتعذر تماما أن تمكون خطوات الإستدلال كلها فى صورة أفيسة من هذه الأشكال ، ويحدد هذا بقوله و إن كل من يفهم قواعسه الشكل الثانى أو الشكل الثالث أو حتى القواهد العامة للقباس ، يرى أنه لا يمكن قبول وضع فياس جرئى من الاقيسة المركة المفصولة التناتيج إلا في خطوة واحدة، وهذه الحطوة إما الأولى وإما الاخبرة ، وقد هوجم هذا الرأى هجوماً شديداً، واعتبر البعض القباس المركب المفصول الننائج قاصراً على الشمكل الأولى فقط . وذهب البعض الآخر إلى أنه من الممكن صوغه فى أفيسة من الشمكل الثانى والثالث والراج ، وذلك في جميع الاقيسة الجرئية التي يحتوجها هذا القياس (1).

Keynes-Ibid p. p. 360-368 (1)

# الفصال ابع عشر

## طبيعة الاستدلال المنطبق

ونبين أنا - فيا معنى أنواع من الإستدلال مباشراً كان أو غير مباشر ، وسنحاول أن فستخاص من تلك العمليات الفكرية طيعة الإستدلال المنطق وخصالعه من منتقل إلى مسألة مرتبطة أحد الإرتباط بطبيعة الإستدلال المنطق على ثمة تناقض ؟ وهل في طبيعته من حيث هو استدلال ما يسمح لنا بأن نفرر: على يحوى هذا الإستدلال من الجدة و"هارافة ما يحدله طريقا فكريا جمديها بالنظر ، ويمكن اعتباره منهجاً من مناهج المعرفة الموصلة إلى اليقين ، كا نرى ما يؤديه هذا المنج ( البرهان ومادته ) في الفلسفة الأرسططاليية مئلا في نطاق الإلهيات إلى يقين كل مطلق ، إن الإستدلال هو انتقال الفكر من حكم معين ، يؤديه هذا التعريف ليس كافيا أو من مجموعة مهينة من الأحكام إلى حكم جديد. ولكن هذا التعريف ليس كافيا جديدة بعملية نفسية كمعلية تداعى الممانى ، وهذه عملية لا شعورية غير واعية ، جديدة بعملية نفسية كمعلية تداعى الممانى ، وهذه عملية لا شعورية غير واعية ، علية نفسية لا يمكن على الإطلاق إعبارها عملية منطقية . إذا ما هى عسيرات الإستدلال المنطق !

أولا: إن أم ميرة للاستدلال المنطقى أن الحركة الفكرية فيه ، أن انتقـال الفكر إلى حكم جديد ، ينبغى أن يدرك إدراكا واعيا شعوريا أى يدرك الفكر أنه ينتقل من جمة أحكام إلى حكم جديد .

الله و الكن مذا كا يقول كينز لا يكني ف ذاته ، بل ينبغي أن يكون

مثاك إدراك: بأن حركة الفكر وإنقاله خلال علية الإستدلال إنتقبال حقيق وحركة حقيقية . أو في كلمات أخرى بفغى أن يكون هناك إدراك بأن قبسول الحكم أو الاحكام التى تكون مقدمات الإستدلال يتأتى عليه قبول الحكم الجديد. ويعطى كينز مثلا لهذا . يقول : في الإستدلال المنطق أنا لا أنتقبل من م إلى ٥ فقط ، اتما أنا أدرك تماما أننى أفعل هذا ، أو ادرك كذلك أن صدق ﴿ يَرْتُبُ عَلَيْهِ بِالضَرُورَة صدق ﴿ يَرْتُبُ عَلَيْهِ بِالضَرُورَة صدق ﴿ )

وفى إبحاز بخنف الإستدلال المنطق عن الإستدلال السيكلوجي فىأن الأول يستند على ملاقة نفسية بين المفدمة أو المقدمات وبين النقيجة ، بينها يستند الشافر على حلاقة نفسية بين المقدم والنال فى ساسلة الفكر .

ويقضح الإختلاف بين النوعين فيا يعرف في علم النفس بالادراكات المكتسبة. ويعطى علماء النفس مثلا لهذا : ادراكنا للسافة خلال احسساسنا البصرى او السمى ، ان هذا الإدراك غير مباشر ، إنه يكتسب في سيساق التجربة، ونحن هنا أمام حالة يولد فيها الإدراك أمام إدراك آخر ، وفي هذا تشابه معالإستدلال في مظهره ، واسكنه يختلب عنه في باطنه وجرهره ، في طبعة البرهنة الإستدلالية على السمدلالية على السمدلالية على السمدلالية على المحلوق فيه انتقال شعورى من المقدمات الى الشيحة ، ومن هنا لم يمكن استدلال على الإطلاق .

ومن هذا يمكن تفسير الاخطاء المنطقية الى سقط فيها جون استيوارت مل حين حاول أن يمزح بين كثير من الحقائق النفسية وبين الإستدلال المنطق ،وأن يخلط بين ما يبدو ملاحظة تقوم على أساس نفسى، وبين الإستدلال بمنى السكلمة، على أساس أن كثيراً من ادراكاتنا غير المكتمية إنما هي استدلالات مباشرة ، إن هدم الخيز بين طبعة الرحنة الإستدلالية هنده وما تستلزمه من خصائص منطقية معينة ، من إدراك العملية الفكرية ، ووجود انجال المنطق لنحقيق الإستمدلال وبين علاقة علة ومعلول في ظواهر نفسية ، إن عدم التمييز بين هدد، وتلك دعاة الل هريدذا الحطأ الدى أملاء عليه مذهبه السيام في إقامة المنطق على حقائق سيكارجية (١٠).

والآن قد اتضحت لنا حقيقة الإستدلال المنطق وانضاح هذه الحقيقة يعاوتنا على وضح المشكلة المتبدة التي تثار كلما عرض في تاريخ الفكر الإلسان النظرية الإستدلال المنطق شكلة تناقض الإستدلال الظاهر والتناقض الظاهرى للاستدلال The Paradox of Inference . في ناحية ينبغي في القياس أن تقدم من حكم ال حكم جديد ، أو يمني أدق ينبغي أن تكون تقيجة الاستدلال عتلقة عن المقدمات ، أن تعطى شيئا جديداً ، ومن ناحية أخرى ان صدق القيجة أنما تاتج بالضرورة عن صدق المقسدمات ، وأن تاحيل النظر عند القدم إما حله ، فعنظوا بهذا حيان الاستدلال ، أو أنهم حارل الفلاسفة منذ القدم إما حله ، فعنظوا بهذا حيان الاستدلال ، أو أنهم أخذوا به ، وجذا لم تعد للاستدلال حقيقته البقيفية الني يصفيها عليسه بعض الفلاسفة منذ أرسطو الى الآن .

ونحن اذا طبقنا صالة الجدة على أى استدلال ، وأعتبرناها المحلكالذى نقيس به استدلالاتنا الصحيحة . لم نصل الى استدلال صحيح على الاطلاق ، ذلك أننا فى كل استدلالاتنا نجد النقيجة متضمنة بشكل ما فى المقسدمات ، ومن ناحية الضرورة ، أى أن صدق النتائج نائج بالضرورة عن صدق المقدمات ، فإنه لا يتضح على الاطلاق فى كثير من صور الاستدلال ، فنى الاستدلال الاستقرائ قد

Keynes: Forma Logic, pp. 411 - 415 (1)

لا يتعارض كذب التيجة مع صدق المقدمات ، أى لا نتبع النائج المفسدمات بالخرورة فى الصدق والكذب ، على أنه يرد على هذا بأننا لا نبحث على الإطلاق فى صدق أو كذب الإستدلال الإستقراق إنمسا نحن هنا فى نطاق الاستدلال الصسورى البحت .

ولكن كيف تحل مشكلة الإستدلال ؟ لمكى تحل المشكلة ، يغينى أن تمكون ؟ التقيمة مختلف عن يشكون ؟ في عتلف عن المقدمات ولكن ما هي طبيعة هذا الإختلاف وهم يشكون؟ في الإجابة على هذا السؤال تشبين لما حقيقة الاشكال في المشكلة التي تحن بصددها، حدد كيفز الإختلاف بين قضيتين فيها بأتى :

و - الإحداث في الألفاظ: قد تختلف الفصيتان إختلافا ظاهراً من الناحية اللفظية فقط. والكنتا نرى أنه مع إختلافها في كل قضية من تلك القضايان الألفاط التي تعبر عنها ، فإه يكون لها نفس المنى ، فا ترى قضية من هذه العضايا إلى التعبير عنه ، ترى البه الاخرى أيضاً . وفي هذه الحالة لا يعتبران بجرد عبارتين Sentences بل قضيتين ، ولدكم ا غير خدمتين إختلاط حقيقياً ، لانها لا يستحضران أحكاما عتلفة ، وقد أعلى جفوار كنال لهذا ، المثل الآتى :

Victoria is the Oueen of England Victoria is England's Queen.

وينطبق هذا هل تعبير معين فى لغة معينة ولسكن نفس هذا النعبير. قد يظهر فى لغة أخرى إذا أمسكن القيام بترجة حرفية دقيقة .

وقد ذهب بعض المناطقة إلى أن إختلاف النعبـير يتضمن بالضرورة بعض

Keynes: Formal Logic, p.p. 411-415 - 1

اختلاف فى الفكر ، ولكن هذا لا يتعلق إطلاقا على الحالة التى تستبدل فيها كلة بسكلمة أخرى متوافقة معها تماما الموافقة فى المفهوم والماصدق ، فإذا ما غيهرنا لفظا مركبا بلفظ مركب آخر قد يسكون هناك بعض التغيير فى طريق النفكير ، ولكن هذا لا يتضمن أى تغيير فى الفكر من حيث هو كل .

وإن من للمترف به أننا لا تستطيع القول إن تضية بذاتها يعبر عنها في صيفتين لفظيتين عنافتين قد تؤدى إلى اختلاف في المني تمسة اختلاف حقا من حيث الشعور بها ، ولكن لا تستطيع اطلاقا القول بأن هناك اختلافا في المعنى ، فالمنى شيء مقترك فيها .

شنت عن منا منطقية هي مس جونز Jones في بحث كنبه في مجلة Miad في المحت كنبه في مجلة Victoria is The Queen of England وبين Victoria is England's Queen وقد حاولت أن تثبتأن الإنقال من الأولى إلى التانية ليس استدلالا مباشراً ، وأنما هو قياس كما بل :

Victoria is The Queen of England.

The Queen of England is England's Queen.
Therfore Victoria is England's Queen

وثرى مس جونز أن هذه الآفيسة ذات فائدة كبيرة لتعليم الأطفسال ، أو الأجني الذى يتعلم اللغة الاجنبية ، واكن كينز لا يوافق على هذا ولا يرى أدنى اختلاف فى منى القضية أو يمنى أدق فى مادتها .

 لا النوع الثانى من الإختلاف: الإختلاف في المدنى الذائى والمكن ليس ثمة اختلاف في المدنى الموضوص، فيكون عندنا قضيتان متمايزتان ، لا محسسود هارتين عتلفتين ، وماتان القضيتان هما تعبسيران عن قضيتين عنلفتين ، ومن الأمثلة على هذا النوع اختلاف القضية مع عكسها ومع مكس نقيضها المخالف :

لنوع التالث من الإختلاف: اختلاف القضيتين لامن الناحية اللفظية والمدانية فقطه ولكن من الناحية الموضوعية أيضا ، فتعيران عن حقائق مادية عثلفة .

يستنج كيلا أن في الأنواع الثلاثه جدة وطرافة على أى شكل كان ، ولكن واحدة منها لا تصلح مقدمات في استدلال ينتج نتامج جسديدة وهي الأولى أما النوعان الثاني والثالث ففيها جدة تصلح أساسا لنوع استدلال منطق بمني الكلة، بينها لا يوافق مل Mill ـ وهو فيها نعلم لا يعتبر احتبار الاستدلالات المبساشرة استدلالات منطقية ـ الا على النوم الأخير.

قلنا ان كينز ذهب الى أن الجدة فى القياس انما تتحقق فى التوعين الثاني والثالث فقط ، أما النوع الأول الفظى وفلا تتحقق فيه بعدة تصلح لاستخدامه فى الاستدلال وقد وافق أغلب المناطقة على هذا المهم الاسس جونز Jones ، فقد ذهبت كا قلنا الى أن الإختلاف الفظى يكفي لإقامة الاستدلال، ولكنها لم تذهب الى هذا الرأى، الا بعد أن حاولت أن تبين أن الاختلاف الفظى يعتبر اختلافا معنويا بشكل ماه

أما مل ومدرسته من المناطقة فلم توافق على هذا الرأى اطلاقا، واشترطت الاختلاف الموضوعي في العكم الذي توصلنا اليه ، اختلافا تاما في المعنى هن المقسدمات أو عن المعنى الموجود في المقدمات التي بعن أيدينا، فلنحتوى الحكم التي أفنا عليها الاستدلال، ولذلك هاجمت تلك المدرسة الاستدلال المصورى من قباس وعكس وعكس نقيض الى آخره، ولم يعد في الامكان الشكلم عنها كاستدلالات (۱).

تلك هي المدرسة اتى اعتبرت الاستقراء الاستدلال الوحيد المنتبج ءوهاجمت

Ibid - p.p. 416-417. — 1

غيره من استدلالات اصطلحنا على تسميتها استدلالات صورية انها لم تتخذ موقفا متوسطا ، فلم تعتبر الاستدلال يصلح ويشكون اذاكان فيه أكثر من جدة لفظية، بل اشترطت ألا يكون فيه أقل من جدة .وضوعية .

وقد هاجم مل فى صوره فكرته هذه الاستدلالات الصورية بصفة هامة. وقد عرض فى براهة تامة لامئة من الاستدلالات المباشرة أولا، ثم لامئة من الاستدلالات غير المباشرة أى القياس تانيا. ثم خلص منها الى نقيجة مؤكدة لمذهبه تقرر أن تلك الصور لا تدل أية دلالة على وجود استدلال حقيقى، وأنه توجد جدة فى النقيجة؛ بل هى متضنة فى المقدمات ، فلا يحتاج الامر الى اقامة عملية استدلالية معينة .

نقد كينر رأى مل نقدا شديدا فقد رأى مل يخلط بين قضيتين خلطا ناما. ان القول بأن النتيجة لا تقدم لنا جدة ، ليس بعن على الاطلاق أنها واضحة لكل من يدرك المقدمات ، انها عتاج ال نوع منالرهة هي أساس السلية الاستدلالية كلها . ثم أن القول بأنه ليس في الاستدلال جدة ؛ فيه تجن حقا ، ان النتيج . ق متضنة بشكل ما في المقدمات ، ولكن لا ينفي هذا وجود جدة معينة يصل البها الانسان خلال علية الاستدلال . ويدو عند كينز أن خطأ مل نشأ عن اعتباره لمسلية العكس المستوى الصورة للاستدلال المباشر ، والشكل الأول أميز صورة للاستدلال غير المباشر . رأى مل في تلك العمليات وضوحا مطلقا في التوصل الى نتيجة متضنة في القضية الأصل في الحالة الأولى ، وفي المقدمتين وضع عاص وهيئة عامة في البحث العلمي . وإذا أسقطه من نطاق الاستدلال واضعا لا يحتاج الى وضع عاص وهيئة عامة في البحث العلمي . وإذا أسقطه من نطاق الاستدلال المسلمي المنتبر .

ولكن كينز مع عدم موافقته مل على رأيه في أن العكس المستوى والشكل

الأول لا يقدمان لنا شيئاً جسديدا اطلاقا ، يذهب إلى أن هناك صوراً من الإستدلالات المباشرة غير العكس المستوى وصوراً من الأقيسة غير الشكل الأول . لا يتحقن فيها وضوح الشكل الأول أو العكس المستوى . هناك مثلا عكس النقيض الموافق وعكس النقيض المخالف والنقض النام ونقض الموضوع من النوع الأول . ونمن قد رأينا أنها عميات مركبة تحتاج إلى عميات استدلالية تمكشف فى نهاية الأمر عن نتيجة عتلقة إلى أكبر حد عن المقدمة أو هن الأصل وكدلك رأينا فى أشكال النياس الثلاثة الاخيرة إنها غير واضحة إلى أكبر حد ، هناك نوعا من الاقيسة ـ كالأفية المركبة لا يتحقق فيها ما تحيله مل من وضوحها هناك نوعا من الاقيسة ـ كالأفية المركبة لا يتحقق فيها ما تحيله مل من وضوحها وضوحا عرجها أن تكون استدلال .

عن أمام صورة من الإستدلال لا يتحقق فيها مايدعيه مل من وضوح النقيجة لكل من يدرك المقدمات ، ثم إن مسألة الوضوح في العكس المستوى وفي التكل الآول وفي غير هذه من أنواع المنطق الصورى لا يقدح اطلاقا في الاستدلال الصورى من حيث هو استدلال . إن كثيرا من نظريات المندسة تمكشف عن حقائق موجودة ، في بديهيات ومقدمات يقيقية ومسلمات (١) وعن ننتقل من تلك البديهات ومن تلك المسلمات إلى حقائق أخرى في نظام استدلال تصاعدى . ولم يقدح هذا في تلك النظريات. ولم تهاجم من حيث قيامها على النظام الاستدلال البديم ذلك عو نقض تلك المدرسة المنطقية الصورية ، لفكرة مل . وقد أعترفت تلك المدرسة بالاستدلالات الصورية ، ورأت فيها أعظم صورة فكرية وقد حالفت مدرسة ، مل الطريق المقابل للاستدلال

ibid, p. 419.(i)

السوى هامة والتياس الصورى عاصة هل أساس هذا النقد الخطير ـ نقد التياس. ولكى يتضح لنا هذا القد يذين أن نتين المسألة خلال الناريخ ، ومل كارب لجورب استيوارت مل حظ السبق في هذا النقد الذي هاجم به المنهج الاستدلال الصورى ، وأتمام المنهج الاستقراق التعربي ، هــــذا المنهج الذي لون الحضارة الانسانية الحديثة بلوجا الجديد ، فاندفعت نحو آفاق من الطم التجربي والبحث الطبيعي ، وهل مل وحده هو أول من نقد التياس أم ثمة طماء آخرون وفلاسفة في الصور الفديمة والوسطى والحديثة نقدوه لاعتبارات أخرى فلمفية وضبحية ،

# قيمة الاستدلالات المنطقية (القياس)

وضعت قيمة القياس منذ القدم ،وضع الشك ، وهاجه عدد كبير مر... الفلاسفة والعلماء حتى وقتنا الحاضر ، وسنحاول أن نلخص الاتجاهات المختلفة في نقد القياس في اتجاهين : الاتجاه الأول عقم القياس وهدم انتاجه ، والاتجاه الثافى الدور في القياس واحتوائه المصادرة حلى المطلوب ، ثم نبين آخر الامر ... أراء عدد من المناطقة دافعوا عن القياس وآسوا به .

#### متم القياس وحدم انتاجه:

أول صورة لمباجمة القباس من حيث عقمه وهذم انتاجه ، ثراها لدى مفكرى الاسلام من متكلمين وأصولين حق الفرن الحامس الهجرى، ثم ثراها بعد ذلك في صورة منهجية لدى ابن تبعية في كتابه المشهور و الرد على منطق اليونان ، ثم تراها في مبدأ عصر النهنة لدى فيلسوف كراموس وذابارلا وغيرها . ثم ترى التقسد بعد ذلك لدى الملائة من الفلاسفة والعلماء الاردوبيين في صور عنافة شل ديكارت وبرانكاريه وجوبلو . والتياس

هندهم عملية تحليلية ، وإذا كان الآمر كذلك فهو عملية عقيسة ، إذا كانت التليجة هي هي المقدمة الكبرى أو هي جوء منها فلا معنى على الإطلاق لتكريرها . والفكر هنا لاينقدم من حالة إلى أخرى ، إن النجربة وحدها هي التي تسمح بالنقدم وهي التي تعطى الفكر قوته على الاستدلال ، هذه الحبية التي عرضها الفلاسفة المختلفون كل من وجبة نظره .

أما ديكارت فيقول في مقاله عن المنج د أما عن المنطق فإن أقيسته ومعظم صوره الاخرى الما تستخدم بالاخرى لكي تشرح للآخرين الاشياء التي يعلمونها إلا كفن الملك تستكلم بدون حكم لاولئك الذين بجبلونها ، وفي كنابه القواعد يتكلم ديكارت باحتقار عن تلك الطراز التي يعتقد الجدليور أنها تسيطر على الفسكر الانساني ، والتي يفرض فيها عليه صور مدينة من الاستدلال المنتج ، إذا المنكر الانساني ، والتي يفرض فيها عليه صور مدينة من الاستدلال المنتج ، إذا الإستدلالات ذاتها لكي يحقق وضوحا ، فإنه قد يصل أحيانا إلى شيء واضح بغضل الصورة نفسها . وبرى ديكارت أن القباس لا يسمح لنا بالاحتشاف ، يقول و إن الجدلين لا يمكنهم إقامة أي قباس ينتج حقيقة من الحقائق إذ لم يكونوا حاصلين من قبل على مادة هذه الحقيقة إذا لم يعرفوا الحقيقة التي يستدلون عليا بهذه الطريقة ، إن الجدل غير منتج اطلاقا لمن يريدون التوصل إلى الحقيقة . إنه قد يفيد أحيانا من يستخدونه في عرض أسباب وعلل عرفت من قبل عرضا أكثر سولة ، وعلى العدوم إن قواعد المنطق عند ديكارت قواعد غير منتجة .

أما يوانكاريه فأنه بشارك أيضا في هذه الوجهة من النظر . يقول في نص هام ولايمكن أن يعلمنا القياس شيئاً جوهريا جديدا ، وإذا كان كل قواعده يفيض أن تخرج من مبدأ الذاتية ، فإن كل ش، ينبغي أيضا أن يهد إلى هذا المبدأ . لكن يلاحظ أن بوانكاريه متاقض مع نفسه، ومتردد في موقفه هذا تردداً عجياً ، فارس الاستدلال بالدرد Le reasonment Par Reourrence عجياً ، فارس الاستدلال بالدرد وهو الصورة اليقيفية للاستدلال الرياضي عنده، إنما هو مجموعة متلاحقة من القياسات، وعلى هذا كان من البديمي أن يمكون القياس عنده منتجا، وفي الحقيقة إن بوانكاريه لم يتعبق في مسألة القياس (١).

أما جوبلو فع اعتراف بنيمة القياس ، فإنه حاول أن يحدد ما بجال تطبيقه ، فإن العلوم الرباضية عده لا تطبيق فيها عمليا عد القياس ، إن سير الفكر الرباضي في كل استدلالاته إنما يكون من الحاص إلى العام ، وهو عكس القياس الذي يذهب من العام إلى الجزئ به إن القياس لا يمكن أن يمكننف شيئا ولكه يصلح طريقا للعرض . ومراقبة عمليات الاستدلال الرباضي ويشترك جوبلو مع ديكارت في أن كلاما يستبران منطق أرسطو غير كاف في تضير عمليات الفكر الانساني ، وأن القياس في آخر الاسرالي المورا لفظية فحسب ").

### ٢ ـ القياس والدور أو المصادرة على المطلوب

اول نقد للقياس على هذا الآساس إنما تلقاه لدى فيلسوف شاك هرسكستوس المبر يمكوس Sextus Emperisus ، فقد ذهب سكستوس إلى أن فى القياس مصادرة على المطلوب، وتفسير ذلك أن النقيجة والمقدمة الكبرى شيء واحد أو النقيجة مندرجة فى المقدمة الكدى أو متضنة فيها باشم أخسف

Poincaré-La Sience et l'Hypothese p. g (1)

Geblot-Traité, p.p. 256-357 (2)

هذا النقد بعد ذلك راموس فى العصور الوسطى ، كما أن ابن تيمية اعتبره أساســـا انقد هام وجه إلى المـطق الصورى ، وأشاف عليه جدة لا نجدها عند سكستوس ووصل هذا النقد بالنزعة الإسلابية فى نقد القياس .

أتى بعد ذلك مل وقد رصل نقد القياس عنده إلى أوجه يقدول و إنه من المؤكد تماما أن القياس يكون دائرا إذا كان فى النتيجة شى. ما موجوداً فى المقدمات، ومن المعلوم أن هذا المبدأ عام فى كل الاقيسة وأن القياس فى جميع صوره لا يعطينا شيئا جديداً ، لا يسطى النتيجة مفترضة أو معروفة من قبل ، ويعطى المثال المشبور.

كل إنسان فان سفراط إنسان ن سفراط فان

ويرى أن القضية : سقراط فان ،مفترضة فى القضية الكلية كل إنسان فان. ويقول إننا لم نضع هذه القضية الكلية إلا بعد أن تأكدنا فناه سقراط ولذلك فلا معنى على الاطلاق للفياس وقد تكلم مل Mill عن أنواع الدور كما تكلم عهما هويتل من قبل. وأثبت أن الآنيسة تتحقق فيها كلهذه الانواع، والفائدةالوحيدة للفياس هنده هو أنه يحق نتيجة الإستقراء .

#### المدافعون عن القبـاس

ولكن بمحوعة من المناطقة رأوا أن كل هذه الانتقادات لحقيقه القيماس لا تهدمه إطلاقاً وكان تهافتها واضع تمام الوضوح. إن أهم نقد وجهه أعداء القياس البه هو أنه استدلال تحليل وأنه يقوم على قانون الذاتية . فلا يستطيع العقمل في المملية القياسية أن يخرج من القضية ! هي ! ، وقد قضية في نظرهم غناء ، يدور العقل منها في تسكرار لا معني له . وبهذا جمد هذا المبدأ المقل الإنساني ، وجعله في حلقة مفرغة .

رى أنصار القياس أن الأمر على المكس تمامل أن استناد القياس على هذه النظرية الإملية الغنية ـ الوجود هو الوجود ، خصه أشد الحصب ، ولا يستطيم انسان أن شكر أهمة النظرية الابلية في تاريخ الفكر وغناها • ويري هـــــ لاه المناطقة أن هذه الاملية لا تنقص من حقيقة المقساس وخصو بنه . و من أهم من نادى سذا هاملان اقد رأى هاملان أن القياس ليس بحرعة مكانية من الألفاظ أو لمة أو تم نا صوريا أو كلاميا نستمد منه ماصدقا محنيا من مضبون يعض الأفكار عكافيل المدرسون في أمثلتم العقيمة وإن القياس الحقيق مو القياس الذي بدأ أو يستند على حقيقه مباشرة لكي يصل إلى حقيقة غير مباشرة. وليس هذا هنا ﴾ أنه نصر هذا تغييرا كاملا عن نسق من الإشباء . وطراز منهـا لا نصل اليه عن غير هذه العملية العقلية (١) و برى تريتكو أن الانتقادات التي وجهها المناطقة إلى القباس منذ ديكارت وجون سقورات ، ل إلى وانكار به إنما نقبهم على مسلمتين : الأولى : أن القياس بدئند على تفسير مسكانيكي ماصدق، أو عمل أخرى ينبغي أن يستند على هذا التفسير. الثانية : أن التيجة متضمنة في المقدمتين. وسرى كيف يرد المدافعون عن القاس على هذين القيدن أو عل ما من المسلمين.

Hamelin : Essaisur Elements de la Représntation, (1)

#### ١ - التفسير المامسدق القياس :

يرى أنصار القياس أن الحطأ الاكبر لمن هاجوا القياس أنهم أخذوا بضكرة التفسير الماصدق له . وان جميع الإنتقادات التي وجهها ديكارت إلى القيـــاس الارسططاليسي إنما تقوم على هذا الخطأ الشائع . حاول ديكارت أن يثبت عقم القباس من كل مضمون منطق وذلك حين نظر اليه على أنه أداة بسيطة لتصنيفات تتضمن الواحدة منها ميكانيكيا في الآخرى برى أنصار المنطق أن هذه فكرة خاطئة ، وأنها لم تكن فكرة أرسطو ، وانما كانت فكرة سادت خطأ المصور الوسطى ، عبود الانحطاط للنطق . وهؤلاء المناطفة يرون أن ما يهم المنعلق ليس هو أبدا الملاقات الماصدقية بين العام والحاص، وانتقال العقلخلال هذه الملاقات من العام الى الخاص ، ان ما يهمالمنطق هو مضمونهذه التصورات متجها مباشرة نحو اقتناص الماهيه. فإذا ما فسرنا العملية الفياسية تفسيرا مفهوميا، فإن القياس سكون خصبا وملمًا . وهذا ما تفاله الرياضيات، وهي الدليل المؤكد على خصب العملية القياسية التي تستخدمها الرياضيات مستندة على المفهوم. فادراك الحقيقة واكتشافها أن ينتج عن . برهنة تحليلية ، كما ينتج عن برهنة تركيبيـة . إن المقل في الحالة الأول يشغل بحقيقة ذات نسق عقلي لكي يولد أو تصل إلى حقيقة أو يقين بحتوى ماهية متسامية ، هذه حركة عقاية لا تقل أهمية عن الحركة المقلبة الآخري التي تبدأ من أدنى ـ لبكي تصل إلى نسق أو نظام تجربي .

ثم أن هؤلاء الذين هاجموا مر. القياس من هذه التاحية ،واعتبروه عقيها ، يقتاسون أن الملم في أعماقه استدلالي deductive ، وقد أثبت هذا مايرسون Meyerson اثبانا قاطعا ، إن كل تفسير على \_ يتجه \_ مع تقدم الدلم \_ إلى أن

يصبح تفسيرا عقليا متخذا كأساس له ـ مبدأ الذاتية . ثم أن القوانين النجويبية تظهر ، ثم تختق ، أو نحذف . ويسبب حذفها أو اختفاؤها قوانين أخرى ،وهذه الفوانين مستمدة من قوانين أعلى ـ هناك إذن تسلسل بين النوانين ، سلسلة قوية بين مقدمات ولواحق .

ان خصوبة الإستدلال الفياسي يتضع أشد الانصاح في السلوم الجزئيسة التجريبية \_ وهو الكيمياء \_ فالكيمياء لم تتخلص أبدا من الإستدلال تلجأ اليه دائما . وما دامت هده العلوم تلجأ الى الرياضية فهي تلجأ الى الإستدلال . واذا كان العلم الحديث هو نصر للاستدلال ، فان جوهر الإستدلال هو القياس .

ویری تربیکو آنه لم یعد اذن باقیا من نقد دیکارت لمناق أرساو سسوی قوله بأن قواعد مذا المناق قواعد عقیمه . ویمزز تربیکو آن هذا نقد سطحی. انه یبین فقط عن عداوة دیکارت لارسطو ، انه مرس السهولة بمکان آن نوی بعض الخال فی بعض ضروب اقیباس . و لیکن لیس معنی هذا آن نهدم نظریة کاملة. ثم ما معنی العقم ؟ اننا نستطیع آن نصف أی علم وقواعده بالعقم .

انه من الممكن أن تقول: ان قواعد النحو هقيمة ، وأن هناك من الناس من لبسوا في حاجة البها ، وكذالحك قواعد كثير ، و الدلوم والفنون ، ولمكن لا يقدح هذا أبدا في قواعد هذه العلوم والفنون ، فإذا كان هناك من ليس في حاجة الى قواعد المنطق أو قواعد النحو ، فلا يضير مقا لا المنطق ولا النحو ، وقد تخلص جون استيوارت مل من هذا النقد الذي وجهه ديكارت الى المنطق عامة حين قرر أن فائدة قواعد المنطق عي سلية على العموم ، وليس عمل هذه القسواعد

أن تعلمنا كيف نفكر تفكيرا جيدا بقدر ما تحفظنا من أن نفكر تفكيرا سيئـــــا(١).

#### ٢ - علاقات المقدمة الكبرى بالنقيجة:

يرى المدافعون عن القباس أنه طالما قد عميت من أدانهم السابقة أن العملية القباسية علية خصت وغنية ، فلا على اذن لإعتراض جون استيوارت مل بأن في القباس مصادرة على المطلوب أو أن النيجة متضمنة في الكبرى ، ويرى أصحاب هذا الرأى أن مسلمة مل هذه مرفوضة من أساسها وأنها لم تتعمق طبيعت القباس وتنفذ إلى حقيقته إن النيجة في القباس لاست متضمنة لا في الكبرى ولا في الصغرى. بل إن الاستاذين جابيه وسياى يريان أنها ليست أيضا متضمنة في كليتها ، إنها متابع ويان أنها ليست أيضا متضمنة تركيب أصيل وجديد ، يقوم به العقل الذي يدرك الدلاقات بين المقدمتين وإن تعبر عن إدراك العلاقة بين حدين ، فإن النياس يعبر عن إدراك العلاقة بين حدين ، فإن النياس يعبر عن إدراك العلاقة.

قالبرهنة القياسية إذن ليست برهنة مبكانيكية، اننا لا تحصل منها على النئيجة ـ تلقائيا ـ إننا تحصل عليها ويستخرجها لنعمل خلاق حقيق، بقوة خلافة ، تشبه دائما عملية الحكم الذي نعبر عنه في الفضية ، ويرى هاملان أنه إذا كان حقماً أن البحث العلمي يتقدم حين وتضع المقدمة : أعنى أن تجد سبب النتيجة ، فينبغي أن

Tricot. P. 302 (1)

تعترف إذن أن البرحة إنما تشكون من ربط الطرفين أى الحدين ـ بحد أوسط». فجوهر التياس اذن هو التأمل - ولم ير جون استيوارت مل هـــــذا . أن نظرية عداهى الافكار الميكانية أخفت عنه و فشاط العقل الذاتى ·

ويسنتج أنصار القياس دفاهم هنه بكلمات ليبنر و إن اكتشاف مسسورة النياس كان عملا من أجل الإعمال المقلية أو أكثرها إعتبارا . إنهسسا نوع من الرياضية الكلية لم تعرف أهميتها تقريبا ويمكننا أن تقول أنها تحتوى فنا معصوما بالرغم من أننا نعرفها وفستطيع استخدامها . . . »

#### لم الكتاب بحمد الله

### فهرست الموضوعات

#### مفددة

الفصل الاول : تعريفات المنطق

#### البساب الاول مشاكل النطق المسورى

|                                                   |           |         |       | 1 4 1 1 1 1 1                             |  |
|---------------------------------------------------|-----------|---------|-------|-------------------------------------------|--|
| 77 - 10                                           |           |         | •••   | الفصل الثانى : المنطق وأقسامه             |  |
| £9 - TV                                           | •••       |         |       | الفصل الثالث : طبيعة المنطق               |  |
| ٧٢ - ٠٠                                           | •••       |         | •••   | الفصل الرابع : المنطق والعلوم الانسانية   |  |
| ۸۲ - ۷۲                                           |           | •••     | •••   | الفصل الحامس: فوانين الفكر الاساسية       |  |
| ۰۲ - ۸۳                                           | <b></b> . |         |       | الفصل السادس : أقسام المنطق الصورى        |  |
|                                                   |           |         | ئى    | باب الثا                                  |  |
| التمورات                                          |           |         |       |                                           |  |
| ٠٩ - ١٠٣                                          | •••       |         |       | الغصل الأول: / طبيعة التصور               |  |
| rı-11.                                            |           |         | لكلى  | الغصل الثانى : المفرد والمركب والجزئى واا |  |
| 771 - 77                                          |           | •••     | •••   | الفصل الثالث : اسم النات واسم المعنى      |  |
| ٤٠- ١٧٧                                           | •••       | •••     | •••   | الفصل الرابع : الاسم الثابت والاسم المننى |  |
| الفصل الحامس : التصورات الواضحة والتصورات الغامضة |           |         |       |                                           |  |
| 181 - 33                                          |           | الختلطة | رات ا | النصورات المتمايزة والتصو                 |  |
| ۸۱ - ۱٤٥                                          | •••       | •••     | •••   | الفصل السادس : المفهوم والماصدق           |  |
| 144 - 147                                         |           | بات ا   | KII.i | الفصا السامون التصيرات الناتية والمرضية   |  |

777 - 14.

النصل الثامن : التعريف والتصنيف

|                   |            |                 | لث             | ب الثا          | Η         |           |              |           |
|-------------------|------------|-----------------|----------------|-----------------|-----------|-----------|--------------|-----------|
|                   |            |                 | حكام           | ايا والا        | اللف      |           |              |           |
| 779 - 777         |            |                 | •••            | ŗ               | والاحكا   | قضايا     | ا<br>اول : ا | الفصل ال  |
| 789 - 779         |            |                 |                |                 | ات        | لوجهــــ  | ئانى : ا     | الفصل اا  |
| 70V - <b>70</b> • |            | •••             | •••            | •••             | {         | الموضوع   | اك : كم      | الفصل ال  |
| <b>177 - 777</b>  |            | •••             | •••            |                 | لاحكام    | ڪيف اا    | رابع . ح     | الفصل ال  |
| VF7 - FY7         | •••        | •••             | •••            | •••             | لحمول     | ظرية كم ا | الخامس: ن    | الفصل ا-  |
|                   | لتصلة      | ر <b>طبة</b> ال | ية وا <b>ك</b> | ام الحل         | : الاحكا  | لاضافة    | سادس : ا     | الغصل ال  |
| r•r - rvv         |            | •••             |                | <b></b>         |           | غصلة      | والم         |           |
| T1 - T - E        | •••        | كيبية           | كام الترك      | الاحك           | تحليلية و | لأحكام ال | سابع : ا     | الغصل ال  |
|                   |            |                 | ابم            | ب الرا          | البا      |           |              |           |
|                   |            |                 | لباشرة         |                 |           |           |              |           |
| rir-rii           |            | •••             | رة             | ، المباش        | تدلالات   | ليمة الا  | اول : ط      | الفصل الإ |
| 217-776           | •••        | •••             |                |                 | ايا       | ابل القصا | ئانى : تة    | لفصل ال   |
| T01-TT.           | ن <i>ن</i> | والنقع          | بالعكىر        | باشرة           | ت المب    | لتدلالا   | اك: الا      | الغصىل ال |
|                   |            |                 |                | ب الحا          |           |           |              |           |
|                   |            |                 | _              | -               |           |           |              |           |
|                   |            |                 | _              | ق <b>الل</b> يا |           |           |              |           |
| 777 - Y0 <b>4</b> | •••        | •••             | •••            | •••             | •••       | ظرة عامة  | لاول : ن     | الغصل ا ا |
| 377 - AY          | •••        | •••             | •••            | -               | نواعه     | نیاس وا   | لثاني : الا  | الفصل ا   |
| 114               |            |                 |                | ;               | L:VI I    | 41 -12    | والمه و ال   | الندا ا   |

| 790-79.   |     |          | •••   | الفصل الرابع : أساس القياس               |
|-----------|-----|----------|-------|------------------------------------------|
| £•V-797   | ••• |          | •••   | الفصل الحامس : أشكال القياس وضروبه       |
| £17-£·A   | ••• |          |       | الفصل السادس: الشكل الأول                |
| £7£1£     |     |          |       | الفصل السابع : الشكل الثاني              |
| £77 - £71 |     |          |       | الفصل الثامن : الشكل الثالث              |
| £70 - £7V |     |          |       | الفصل التاسع : الشكل الرابع              |
| £47 - £44 | ياس | كال الة  | س أشـ | الفصل الماشر : ملاحظات عامة عن خصائص     |
| 100 - 179 |     |          | •••   | الفصل الحادى عشر : رد الاقيسة الحلية     |
| 100 - 101 |     |          | •••   | الفصل الثانى عشر : القياس الشرطى         |
| 703 - 0V3 | ••• |          | ئرطية | الفصل الثالث عشر : الاقيسة الاقترانية ال |
|           | شكل | ل أو الم |       | الفصل الرابع عشر : القياس الشرطى المنف   |
| ۲۷۶ - ۵۸۶ | ••• |          |       | أو الاحراج                               |
| 7A3 - 7P3 |     |          |       | الفصل الخامس عشر : الانيسة المركبة       |
| 199 - 193 |     | تانج     | ول ال | الفصل السادس عشر : القياس المركب مفصو    |
| 011-0     | ••• |          | نطقى  | الفصل السابع عشر · طبيعة الاستدلال المن  |